

# تسهیل المیزدی

شرح اردو میزدی

تالیف

فضیلۃ الشیخ مولانا عجیاز احمد صاحب اعظمی مدظلہ العالی



ناشر

فتیمی کتب خانہ - آرام باغ - کراچی

# تہبیل المیبدی

شرح اردو میبدی

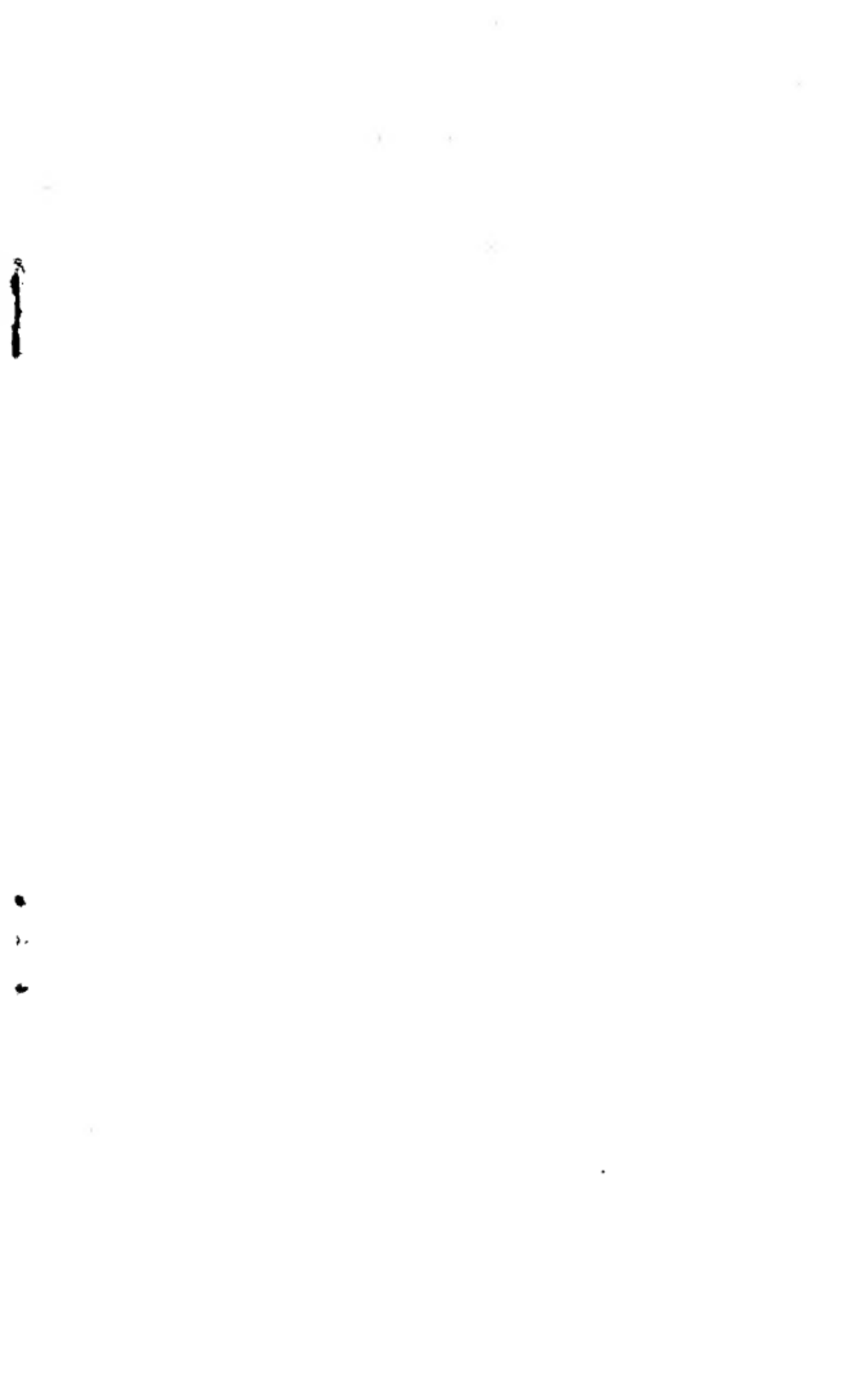
قالیف

فضیلۃ الشیخ مولانا عجیاز احمد صاحب عظیم مظلہ العالی



ناشر

فتیلی کتب خانہ - آرام باغ - کراچی



بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## کتاب کائن اور استفادہ کا طریقہ

یہ کتاب میبندی کی قسم اول طبیعت کے فن اول کی مکمل شرح ہے  
لیکن حاصل المتن نہیں ہے۔

میبندی میں ہدایت الحکمت کی عبارتیں شرح کے ساتھ مخلوط ہیں، امتیاز کے لئے ان پر خط کھینچ دیا جاتا ہے، اس کتاب میں ہدایت الحکمت کی ہر فصل کا بیجا سیلس اور عام فہم ترجیح کر دیا گیا ہے، اس کا فائدہ یہ ہو گا کہ نفس مسئلہ مکمل ایک جگہ درستیاب ہو جائے گا، اور اسے یاد رکھنا اور محفوظ رکھنا اہل ہو جائے گا۔  
میبندی میں متن کے طکرے طکرے کر کے ان کی شرح کی گئی ہے، اس کتاب میں شرح کی عبارتوں کا مطلب سوال و جواب کی صورت میں بیان کیا گیا ہے جس ترتیب سے میبندی میں شرح ہے، ٹھیک اسی ترتیب سے سوال و جواب بھی ہیں۔  
میبندی سامنے رکھ کر اگر اس کا مطالعہ کر کا جائے تو بآسانی یہ معلوم ہو جائے گا کہ کس عبارت کی ترجیحی کہاں ہے،

اس کتاب میں جہاں جہاں سوال کا عنوان ہے، اسے میبندی میں نہ تلاش کیجئے، میبندی کی عبارت سامنے رکھ کر سوالات وضع کئے گئے ہیں، اور کتاب کی عبارت کو جواب قرار دیا گیا ہے، اس سے امتحان میں بھی ہمولت ہو گی، اور سمجھنے میں بھی، اگر میبندی سامنے نہ ہو، جب بھی فہم مطلب میں انشاع اللہ کہیں دشواری نہ ہو گی،  
لیکن مناسب یہ ہے کہ اس کے مطالعہ کے پہلے یا بعد میں میبندی کی متفاہر تکمیل بھی جائیں۔

اعجاز احمد اعظمی

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# تَسْمِيلُ الْمِيدَنِ

سوال فاسفہ اور حکمت کے کہتے ہیں اور اس کی بنیادی اور ذہنی قسمیں کیا کیا ہیں ؟  
جواب فلاسفہ اپنے علم کو حکمت سے تبییر کرتے ہیں اور اس کی تعریف ان لفظوں میں کرتے ہیں الحکمة علم باحوال اعيان الموجودات على ما هي عليه في نفس الامر بقدر الطاقة البشرية یعنی انسانی طاقت اور انسانی کے بقدح موجود فی الخارج اشیاء کو ہیسی کروہ فی الحقيقة میں اس کے مطابق جانتا۔ یہ حکمت کی تعریف ہے۔ حکمت کی ابتدائی طور پر دو قسمیں ہیں۔ حکمت عملیہ اور حکمت نظریہ۔

ان افعال و اعمال کے احوال کا علم جو ہماری قدرت اور اختیار میں ہوں اور حکمت عملیہ ان کا تعلق معاش و معاد کی فلاح سے ہو۔ حکمت عملیہ ہے۔

ان موجودات خارجیہ کے احوال کا علم جو ہماری قدرت و اختیار سے خارج ہوں حکمت نظریہ ہے۔ پھر حکمت عملیہ کی تین قسمیں ہیں۔ تہذیب الاخلاق، تدبیر منزل، سیاستِ مدنیہ۔

ان اعمال کا علم جو فردا صدر سے تعلق رکھتے ہوں تاکہ وہ فضائل سے مزین اور فضائل سے پاک ہو، تہذیب الاخلاق ہے۔

ایک گھر اور خاندان کے افراد کے مصالح کا علم تدبیر منزل ہے۔ مثلاً ان بابا پیشے، بھائی وغیرہ کے حقوق کا جانا۔

سیاستِ مدنیہ پوری آبادی کے مصالح اور انتظام کا علم سیاستِ مدنیہ ہے۔ مثلاً بادشاہ

ورعايا اشہریت کے حقوق اور مختلف محاکموں وغیرہ کی معلومات۔

حکمت نظریہ کی بھی تین قسمیں ہیں حکمت الہیہ، حکمت ریاضیہ، حکمت طبیعیہ۔

ایسے امور کے احوال کا علم جو وجود خارجی اور تعلق میں کسی مادہ کے محتاج نہ ہوں حکمت الہیہ جیسے واجب الوجود، حکمت الہیہ کے چند نام اور بھی ہیں، مثلاً علم اعلیٰ، فلسفہ اولیٰ

علم کلی اور ما بعد الطبیعہ، بعض اسے ماقبل الطبیعہ بھی کہتے ہیں مگر یہ استعمال شاذ و نادر ہے۔

ان امور کے احوال کا علم جو وجود خارجی میں توانہ کے محتاج ہوں، مگر تعلق میں حکمت ریاضیہ مادہ کے محتاج نہ ہوں جیسے کہ اس کا نام علم اوس طاً اور حکمت تعلیمی بھی ہے۔

ان امور کے احوال کا علم جو وجود خارجی اور تعلق دونوں میں مادہ کے محتاج ہوں حکمت طبیعیہ جیسے انسان اس کا نام علم اولیٰ بھی ہے۔

بعض لوگوں نے حکمت الہیہ کی دو شاخیں کر دی ہیں، ان کے اعتبار سے جو امور مادہ کے محتاج وجود خارجی اور تعلق میں نہیں ہیں، ان کی دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ جو سرے سے مادہ کے ساتھ مقترن ہوتے ہی نہیں جیسے الہ اور دوسرے وہ جو مادہ کے ساتھ مقترن تو ہو سکتے ہیں، مگر اس کے محتاج نہیں ہیں، جیسے وحدت، کثرت اور تمام امور عامہ، پہلی قسم کے علم کو ان کی اصطلاح میں حکمت الہیہ اور دوسری قسم کے علم کو علم کلی اور فلسفہ اولیٰ کہتے ہیں۔

علم منطق کے بارے میں فلاسفہ کا کیا ارشاد ہے؟ کیا وہ حکمت میں داخل ہے؟ یا اس سوال سے خارج ہے؟

اس سوال کا جواب حکمت کی تعریف پر موقوف ہے جو حکمت کی تین تعریفیں معروف ہیں جواب ایک تعریف تو وہ ہے جو اپر ہم نے ذکر کی ہے یعنی علم احوال ایمان الموجودات الخ اس تعریف میں چونکہ موجودات خارجیہ کے احوال کے علم کو حکمت کہا گیا ہے اس یہ منطق اس سے خارج ہے، کیونکہ اس میں معقولات ثانیہ کے احوال زیر بحث آئے ہیں اور معقولات ثانیہ موجودات خارجیہ میں شامل نہیں ہیں۔

دوسری تعریف یہ ہے ” خود جا النفس الی کمالہ المکن فی جانی العدم والعمل ” یعنی نفس انسانی کا ممکن علمی و عملی کمالات کا حاصل کرنا۔ اس تعریف کی رو سے نہ صرف

یہ کہ منطق حکمت میں داخل ہے بلکہ خود مل بھی اس میں داخل ہے کیونکہ منطق سے علمی کمال اور عمل سے عملی کمال حاصل ہوتا ہے۔

کچھ لوگوں نے حکمت کی تعریف توہی کی ہے جو ابتداء میں ذکر کی گئی ہے مگر اس میں سے "اعیان" کی قید کو نکال دیا ہے۔ اس لحاظ سے بھی منطق فن حکمت میں داخل ہے کیونکہ اعیان موجودات، موجودات خارجیہ کو کہتے ہیں۔ جب یہ قید نہیں رہی تو فن منطق جس میں معقولات ثانیہ سے بحث ہوئی ہے اس میں داخل رہے گا۔ کیونکہ معقولات ثانیہ ذہنی چیزیں ہیں۔

### سوال | معقولات ثانیہ کسے کہتے ہیں؟

**جواب** اس کے لیے تھوڑی سی تشریع درکار ہے۔ ہر شخص جانتا ہے کہ موجودات خارجیہ کا ایک وجود ذہن اور عقل سے خارج ہوتا ہے مثلاً آگ کا ایک وجود اور پنچھرہ ہے اور ایک وجود ذہنی ہوتا ہے مثلاً جب تھی آگ ذہن اس کا تصور کرتا ہے تو یہ اس کا وجود ذہنی ہے۔ اس وجود کے لحاظ سے نہ اس کو حرارت عارض ہے اور نہ احرار۔ البتہ ذہنی اعتبار سے اس کا لگی ہونا یا جزئی ہونا وغیرہ عارض ہوتا ہے بھی کلیت اور جزئیت اور اس جیسے احکام ذہنیہ جن کا موضع عروض مخفی ذہن اور سبب عروض مخفی وجود ذہنی ہے۔ معقولات ثانیہ کہلاتے ہیں۔ ان کا خارج میں کوئی مصدقہ نہیں ہوتا ہے۔ ظاہرے کیہے کہ معقولات ثانیہ نہ تو ہمارے قدرت و اختیار میں ہیں اور نہ ذہن سے باہر ان کا کوئی وجود نہ ہے۔

**سوال** آپ نے کہا کہ منطق کا موصوع چونکہ معقولات ثانیہ میں جو موجودات خارجیہ میں سے نہیں ہیں اور فن حکمت میں موجودات خارجیہ کے احوال سے بحث ہوتی ہے، اس یہ منطق اس فن سے خارج ہے۔ اس بنا پر تو امور عامہ بھی فن حکمت سے خارج ہوتے جاتے ہیں کیونکہ وہ بھی موجودات خارجیہ نہیں ہیں بلکہ ذہنی انتزاعات ہیں۔ حالانکہ امور عامہ کے مباحث کو لوگوں نے حکمت الہیہ میں داخل کیا ہے۔

**امور عامہ کی تشریع** امور عامہ وہ چیزیں ہیں جن کا تعلق مختلف موجودات مثلاً واحد، ممکن، جوہر، عرض میں سے کسی ایک ساتھ شخص نہ ہو،

بکران سب کے ساتھ یا ان میں سے چند ایک کے ساتھ ان کا تعلق ہو جیسے وجود امکان، حدوث، عدم وغیرہ یہ امور بذات خود خارج میں موجود نہیں ہیں بکران کے متعلق کو دیکھ کر ذہن ان کا استزاع کرتا ہے۔

**جواب** اس اعتراض کا جواب مصنف سے یہ نقل کیا گیا ہے کہ حکمت الہیہ میں امور عامہ کی جو بحث آتی ہے اور درحقیقت موضع ہونے کی حیثیت سے نہیں آتی بلکہ معمول بن کر آتی ہے گویا امور عامہ کی بحث اصلاح حکمت میں داخل نہیں ہے، تابع بن کر ہے، امورہا مر پر کوئی حکم نہیں لگا کیا جاتا، بکران کے ذریعوں کے متعلقات پر حکم لگا کیا جاتا ہے۔

اس جواب پر کچھ یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ امور عامہ کو فلاسفہ تو موضوع بناتے ہیں، مثلاً ان کا مشہور قول ہے الوجود زائد فی الممکن، اس میں الوجود کو دیکھو کر موضوع ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ یہ تومض ایک انداز تعبیر ہے، اور نہ اس کی حقیقت یہ نہیں ہے، معنوی اور حقیقی اعتبار سے یہ عبارت یوں ہو گی الممکن موجود بوجود زائد، اس میں ممکن موضوع ہے اور وجود کا اس پر حکم لگا کیا گیا ہے۔

**سوال** متن میں بہت الحکمہ میں کون کن فنون سے بحث ہوئی ہے اور کس ترتیب کے ساتھ؟  
**جواب** ہدایت الحکمہ میں تین فن ہیں۔ فن اول مظہن، کیونکہ وہ تحسیل علوم کے لیے بنزرا اور کے ہے۔ فن ثانی حکمت طبیعیہ، فن ثالث حکمت الہیہ، بالمعنى الاعلم الذي ذكره اولاً، ان دونوں میں طبعی کو مقدم کیا، حالانکہ مجردات جو حکمت الہیہ کا موضوع ہیں، نادیات کے لیے عللت ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ نادیات کی بحث مجردات کے لیے بنزرا مقدمہ اور تکمیل کے ہے اور ان کے بھی بغیر مجردات کے مباحث کا بھنا نہیا ت دستوار ہے۔

**سوال** حکمت ریاضیہ اور حکمت علیمیہ اس کی تینوں قسموں کے اس کتاب میں کیوں نہیں بیان کی گیں؟

**جواب** کسی صاحب نے اس سوال کا جواب یہ دیا ہے کہ حکمت ریاضیہ کے پیشتر مباحث پوچھ کر امورہو مس پر مبنی ہوتے ہیں، مثلاً دو اور زادیے وغیرہ اجنب کی بحث علم ریاضی وغیرہ میں ہوتی ہے، یہ عموماً مس پر مبنی ہوتے ہیں اس لیے مصنف نے اسے ترک کر دیا۔

اور حکمت عملی کو شریعت محمدیہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام نے اس طرح کامل و مکمل بیان کر دیا ہے کہ اب اس کے بیان کی مزید ضرورت نہیں۔

**اعتراض** | لیکن حکمت ریاضیہ کے سلسلے میں جو جواب نقل کیا گیا ہے شارح اس سے راضی نہیں ہیں وہ کہتے ہیں کہ یہ جو کہا گیا کہ حکمت ریاضیہ کے بیشتر مباحثت امور موبہر پر مبنی ہیں۔ اس کا کیا مطلب ہے؟ کیا اس کا معنی یہ ہے کہ ان امور کا حقیقت اور نفس الامر میں کوئی وجود نہیں ہے۔ وہ صرف وہم کی اختیار و ایجاد ہیں، یا اس کا مطلب یہ ہے کہ حقیقت اور نفس الامر میں ان کا وجود ہے، اگر کہ خارج میں یعنی محسوس طور پر ان کا وجود نہیں ہے، ان دونوں بالتوں میں سے کون سی بات مراد ہے؟

اگر ہمیں بات مراد ہے تو ہماری گزارش یہ ہے کہ حکمت ریاضی کی کوئی بحث ایسے موجود امور پر مبنی نہیں ہے جن کا نفس الامر میں کوئی وجود نہ ہو محض وہی و اختیاری ہوں، مثلاً غور کر کر ایک کرہ جب اپنے مرکز پر حرکت کرتا ہے تو کیا یہ بالکل بدیہی بات نہیں ہے کہ اس میں دونوں ایسے ہوں گے جو حرکت سے بالکل خالی ہوں گے، انھیں دونوں کو قطب کہتے ہیں اور یہ بھی بدیہی ہے کہ کرہ کے ٹھیک و سطی میں ایک بڑا دائرة ہو گا اور اس پر حرکت سب سے تیز ہو گی اس کا نام منطقہ ہے۔ پھر اس بڑے دائرے کے پہلو میں دونوں طرف برابر چھوٹے پھر چھوٹے دائرے نہ کہتے ہیں آئیں گے جن کی حرکت ان کے مقدار کے لحاظ سے کم مزید کم۔ ہوئی چلی جاتے گی پہاں تک کہ وہ حرکت قطبین پر بالکل محدود ہو جائے گی اور جو دائرة قطب سے قریب تر ہو گا، اس کی حرکت کم ہو گی اور جو منطقہ کے قریب ہو گا اس کی حرکت زائد ہو گی۔ کیا یہ سب وہی اختیارات ہیں اور نفس الامر میں ان کا کوئی وجود نہیں ہے؟ نہیں۔

اوہ اگر دوسری بات مراد ہے تو سوچنے کی بات ہے کہ جب ان کا نفس الامر میں وجود ثابت ہے، البتہ خارج میں موجود نہیں ہیں تو کیا ان کا ترک کرنا مناسب ہے جب کہ اس فن سے بڑے بڑے فوائد متعلق ہیں، مثلاً حرکات کے مختلف احوال کا علم اسی فن سے حاصل ہوتا ہے، زین و انسان کے بہت سے حقائق و دقائق کا اکٹھاف حکمت ریاضی ہی پر مبنی ہے، بھلا اتنے فوائد کے ہوتے ہوئے صرف اس بنا پر کہ اس کا وجود محسوس دنیا میں نہیں ہے اس فن سے اعراض کرنا جائز ہو گا، ہرگز نہیں۔

**سوال** موجودی نفس الامر کیا مطلب ہے؟

کسی شے کے موجودی نفس الامر ہونیکا مطلب یہ ہے کہ وہ بذلت خود موجود ہو

**جواب** خواہ اس کے وجود کو کوئی فرض کرے یا نہ کرے مثلاً طلوع شمس اور وجود دنہار کے درمیان لزوم نفس الامر ہے کسی کے فرض کرنے اور نہ کرنے سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔

اس طرح موجودات کی تین قسمیں ہوتی ہیں، موجودی نفس الامر، موجودی الخارج، موجودی نہیں موجودی نفس الامر اور موجودی الخارج کے درمیان انتہت عموم خصوص مطلق کی ہے، ہر موجودی الخارج موجودی نفس الامر ہے اور ہر موجودی نفس الامر موجودی الخارج نہیں ہے۔ چنانچہ دو اسرار موجود جنکا اور پر زکر ہوا موجودی نفس الامر میں مگر موجودی الخارج نہیں ہے۔ اور موجودی نفس الامر اور موجودی نہیں کا درمیان عموم خصوص من وجہ ہے، چنانچہ بعض موجودی نفس الامر موجودی نہیں بھی ہیں جیسے چار کا زوج ہونا، اور بعض خصوص موجودی نفس الامر میں، لیں نہیں ہیں، جیسے واجب تعالیٰ کی اہمیت، اور بعض خصوص موجودی نفس الامر میں اپنی نفس الامر نہیں جیسے پانچ کا زوج ہونا، اسے نہیں فرض تو کر سکتا ہے لیکن نفس الامر میں سکا وجود نہیں ہے، اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ موجودات ذہنیہ دو طرح کے ہیں بعض تو نفس الامر کے مطابق ہیں جیسے چار کا جفت ہونا، اخیں ذہنی حقیقی کا جاتا ہے اور بعض نفس الامر کے خلاف ہیں جیسے پانچ کا جفت ہونا، اخیں ذہنی فرضی کہتے ہیں۔ **دلوٹ** :- بدایتہ الحکمت کی قیم اول جو فن منطق میں ہے وہ معدوم ہے۔ اس لئے شارح نے اخیر کے دونوں فنون کی شرح نکھلی ہے۔

**سوال** القسم الثانی فی الطبیعتیات کی شرح کیا ہے؟ فی مباحثہ الاجام الطبیعتیاتی مباحثہ الحکمتیۃ الطبیعتیۃ؟ ان دونوں میں سے کوشاوی ہے؟ اور کیوں؟

**جواب** بعض لوگوں نے فی الطبیعتیات کی شرح فی مباحثہ الاجام الطبیعتیاتی کی ہے مگر

شارح کیتے ہیں کہ ہمارے نزدیک اسکی شرح فی مباحثہ الحکمتیۃ الطبیعتیۃ زیادہ مناسب ہے۔

بنظاہر ان دونوں تفسیروں میں کوئی فرق نہیں معلوم ہوتا کیوں کہ حکمت طبیعتیہ کا موضوع اجسام طبیعتیہ ہی کے مباحثہ میں، لیکن ایسا نہیں ہے جنکت طبیعتیہ کا موضوع مطلق اجسام طبیعتیہ نہیں میں بلکہ ان میں ایک قید مخصوص ظاہر ہے اور وہ قید حرکت و سکون کی صلاحیت کا ہے یعنی جسم طبعی من حیث اس نے یستعد للحرکۃ

والسکون اور فاہر ہے کہ صرف جسم طبی بکھنے سے قید نہ کو کی جانب کوئی اشارہ نہ ہو گا۔ اس لیے دونوں تفسیروں میں فرق ہے۔

اور اگر ہم تسلیم بھی کر لیں کہ حکمت طبیعیہ اور اجسام طبیعیہ کے مباحثت کا حاصل ایک ہی ہے جب بھی مقصد تھکمت طبیعیہ ہی کا بیان ہے۔ اور اجسام طبیعیہ تو بالواسطہ مراد ہو سکتے ہیں تو کیوں نہ وہ چیز مرادی جائے جو براہ راست مقصود ہے۔

تمہری بات یہ ہے کہ آگے چل کر صنفِ المثلث فی الالہیات کیسی گے۔ وہاں شرح میں آخر حکمتِ الہیہ ہی کہنا پڑے گا تو اس کی مناسبت سے یہاں بھی حکمت طبیعیہ ہی کہنا ہتر ہے تاکہ دونوں نظریہ مطابق ہو جائیں ورنہ ایک جگہ اجسام طبیعیہ کہنا اور دوسرا حکمتِ الہیہ کہنا بے جوڑی بات ہو گی،

**سوال** | جسم طبی کی تعریف کیا ہے؟

**جواب** | جسم طبی کی تعریف فلاسفہ نے یہ کی ہے کہ وہ ایسا جو ہر ہے جو طول، عرض، اونچی میں انقسام کو قبول کرے۔

**اعتراض** | اس تعریف پر شارح کو اعتراض ہے وہ کہتے ہیں کہ انقسام کو قبول کرنے کا کیا مطلب ہے؟ کیا بالذات اور براہ راست وہی انقسام کو قبول کرے یا فی الجملہ یعنی کسی طرح بھی انقسام کو قبول کرے؟ اگر پہلی صورت مراد ہے تو یہ تعریف جسم طبی پر سے سے صادق ہی نہیں آتی۔ کیونکہ بالذات تقسیم کو قبول کرنے والی چیز جسم تعلیمی ہے یعنی مقدار جو جسم طبی میں طول، عرض اور اونچی میں سراستی کیے ہوتے ہے انقسام اسی مقدار پر براہ راست دار ہوتا ہے۔ اور اگر دوسری صورت مراد ہے تو یہ تعریف ہیوں اور صورت جسمیہ پر تکمیلی صادق آتے گی، کیونکہ وہ بھی فی الجملہ یہیوں جہتوں میں انقسام کو قبول کرتے ہیں۔ پہلی صورت میں سرے سے تعریف معرف پر صادق ہی نہیں آتی۔ اور دوسری صورت میں تعریف مانع نہیں ہوتی۔

### متن

قسم ثانی طبیات کے بیان میں یہ میں فنون پر مشتمل ہے۔ فن اول اجسام کے عمومی مباحثت

ہیں اور وہ دس فصلوں پر مشتمل ہے

سوال | (الف) طبیعت ایں فنون پر کیوں مشتمل ہے؟ (ب) اور اجسام سے کون سے اجسام مراد ہیں؟

جواب | (الف) اجسام کی بنیادی طور پر وو قسمیں ہوتی ہیں، افکاریات اور عنصریات، اس صورت میں بحث کی تین ہی صورتیں نکلتی ہیں، یا تو ایسے امور کی بحث ہو گی جو ان دونوں کو عام ہونے گے یا ہر ایک کے ساتھ علیحدہ علیحدہ مخصوص ہوں گے۔ اس طرح یہ بحث تین فنون پر منقسم ہو جائے گی

(ب) اجسام سے مراد اجسام طبیعی ہیں، جسم جب مطلق بولا جاتا ہے تو جسم طبیعی ہی مراد ہوتا ہے، اکثر لوگ اس بات کے قائل ہیں کہ جسم و معنوں کے درمیان لفظاً مشترک ہے ایک جسم طبیعی دوسرے جسم تعلیمی۔ بعض لوگ اسے لفظاً مشترک قرار نہیں دیتے البتہ معنی مشترک مانتے ہیں۔ ان کے خیال میں جسم تو کہتے ہیں قابل ابعاد ملائکہ کو پھر اگر وہ جو ہر ہے تو جسم طبیعی ہے اور عرض ہے تو جسم تعلیمی یعنی مقدار ہے۔

ان دونوں صورتوں میں کوئی ایک معنی مراد یعنی کے لیے قرینہ کی ضرورت ہو گی۔ یہاں جسم طبیعی مراد یعنی کا ایک قرینہ تو وہی ہے جو اور پر مذکور ہوا کہ مگر اس سے حالت اطلاق میں جسم طبیعی ہی مراد ہوتا ہے۔ دوسرा قرینہ یہ ہے کہ بحث حکمت طبیعی کی ہے اور حکمت طبیعی کا موضوع اجسام طبیعی ہیں لہذا وہی مراد ہو گا۔

تمہید (از مؤلف) | فلاسفہ ابتداء میں جسم طبیعی کی حقیقت اور ماہیت کے مباحث کو ذکر کرتے ہیں، حالانکہ اس بحث کا محل حکمت الہیہ ہے۔ حکمت طبیعی میں اجسام طبیعی کے احوال و موارض کی بحث ہوتی چاہیئے لیکن حقیقت و ماہیت کی بحث کی وجہ یہ ہے کہ احوال و موارض کا سمجھنا، اصل شے کے سمجھنے پر موقوف ہے اس لیے بربناۓ ضرورت پہلے جسم طبیعی کی تحقیق کی جاتی ہے۔

(۱) جسم طبیعی کی تعریف گزد چکی ہے۔

(۲) طبیعی مشتق ہے طبیعت سے، فلاسفہ کے خیال میں طبیعت اس قوت کا نام ہے جو

شور و احساس سے خالی بالذات ساکن لیکن حرکت کے لیے مدد اسے اور جسم کو طبعی اس لیے کہتے ہیں کہ وہ اس قوت کا محل ہوتا ہے۔

(۳) جسم طبعی کی تحقیق میں نظریات کا اختلاف ہے۔

(۱) متكلمین کے نزدیک جسم طبعی ایسے جواہر فردہ سے مرکب ہے جو کسی طرح قابل انقسام نہیں ہیں انہی جواہر فردہ کی تغیری ایزا لای تجزی سے کی جاتی ہے۔

(ب) اشرافیین کا نظریہ یہ ہے کہ جسم ایک جوہر میط ہے جو بالذات متعلق ہے۔

(ج) مشائین کا خیال ہے کہ جسم دجوہروں سے مرکب ہے ایک جوہر وہ ہے جو متعلق بالذات ہے اور تینوں جہتوں یعنی طول، عرض، اعُن میں پھیلا ہوا ہے اس کا نام ان کی اصطلاح میں صورت جسمیہ ہے اور دوسرے جوہر وہ ہے جو صورت جسمیہ کا محل ہے وہ بذات خود متعلق ہے، متفصل، اس کا عنوان ہیوئی رادہ ہے۔

(د) مشائین ہی کے اصول پر کتاب ہدایۃ الحکمة ہے، ان کا نظریہ ثابت کرنے کے لیے ضروری ہے کہ پہلے متكلمین اور اشرافیین کے نظریہ کو باطل کیا جائے اس کے بعد اس نظریہ کی صحت پر دلائل قائم کیے جائیں مصنف پہلے متكلمین کے نظریہ کی تغییط کے لیے جواہر فردہ پر کلام کریں گے اور اشرافیین کا نظریہ ہیوئی اور صورت جسمیہ کی تحقیق کے ضمن میں باطل کیا جائے گا۔

## (۱) فصل جزء لای تجزی کا ابطال

**تمہید** = متكلمین کا مسلک یہ ہے کہ تمام اجسام جواہر فردہ (ایزا لای تجزی) سے مرکب ہیں مصنف کے خیال میں جواہر فردہ سے جسم کی ترکیب ممکن نہیں ہے۔ فلاسفہ کا دعویٰ ہے کہ جواہر فردہ اولاد موجوں نہیں ہے اور اگر بالفرض موجود بھی ہو تو ایسے جواہر سے جسم کا مرکب ہونا ممکن نہیں مصنف نے اخیر کے مدعای کے لیے دونوں دلیلیں پیش کی، میں خود جواہر فردہ کے ابطال کی کوئی دلیل نہیں پیش کی ہے۔ یہ دونوں دلیلیں بالترتیب اس طرح ہیں۔

تین جواہر فردہ لو، اور ایک کو دو کے جزء لای تجزی کے ابطال کی پہلی دلیل | درمیان متصلاً رکھ دو اور دیکھو کہ

درمیان والا جزء باقی دونوں کے درمیان حائل اور حاجب بنتا ہے یا نہیں، اگر وہ حاجب نہیں ہے بلکہ اطراف کے دونوں جزء پاہم مل جاتے ہیں تو جوہر کا جوہر میں تداخل لازم آتے گا۔ اور تداخل جو اہر محال ہے اور اگر درمیانی جزء حاجب ہے تو تم نے اقرار کر لیا کہ اس کا ایک کنارہ ایک طرف کے جوہر سے متصل ہے اور دوسرے کنارہ دوسری طرف کے جوہر سے، اور دو کنارہ کا ثابت ہو جانا ہی درحقیقت تقسیم ہے۔ پس ثابت ہو گیا کہ تداخل کی صورت محال ہے اور عدم تداخل کی صورت میں جوہر فر دی ہی باقی نہ رہا۔

**سوال** جزء لا تجزی یا جوہر فرد کے کہتے ہیں؟ اور تداخل جوہر کا کیا مطلب ہے؟  
**جواب** جوہر فردا یا جوہر ہے جو اشارہ حسیہ کو قبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو اور تقسیم کو بالکل قبول نہ کرتا ہو، نہ اسے کاٹا جاسکتا ہو، نہ تورا جاسکتا ہو، نہ اسے دہم تقسیم کر سکے اور نہ اس کی تقسیم کو فرض کیا جاسکے۔

**تقسیم و فرضی کی تشریح** کی تقسیم جزوی ہوتی ہے یعنی یہ کہ دہم کسی شے میں علیحدہ علیحدہ اجر کا تعین کرے اسے تقسیم تفصیل بھی کہہ سکتے ہیں اور تقسیم فرضی کا مطلب یہ ہے عقل کسی شے کے اجزا کو جامی طور پر بغیر تعین کے اور اس کرے یہ تقسیم مکنی ہے اسے تقسیم اجمالی بھی کہہ سکتے ہیں ایسی شے جس کی تقسیم کو عقل بھی فرض نہ کر سکے، خود بخود باطل ہے کیونکہ عقل توبیالات کو بھی فرض کر سکتی ہے تو بالفرض اگر تقسیم محال بھی ہو، جب بھی عقل تو اسے فرض کر سکتی ہے۔ اہم ای دعویٰ کہ جزء لا تجزی کی تقسیم کو عقل بھی فرض نہیں کر سکتی، خود اسے باطل ثابت کر رہا ہے کچھ اس کے ابطال کی دلیل فاقہم کرنے کی کیا ضرورت ہے؟

**حل** تقسیم فرضی کے قبول نہ کرنے کا یہاں یہ مطلب نہیں ہے کہ عقل اس کی تقسیم کو فرض نہ کر سکتی ہو، بلکہ یہ ہے کہ عقل کے نزدیک اس کی تقسیم جائز نہ ہو اور بلاشبہ اس میں نزاع ہو سکتا ہے۔

تداخل جو اہر کا مطلب یہ ہے کہ ایک جوہر دوسرے جوہر میں اس طرح داخل ہو جائے کہ اشارہ حسیہ اور حجم میں دونوں بالکل متمدد ہو جائیں۔

**سوال** اس دلیل سے تو یہ لازم آتا ہے کہ مذکورہ جو ہر فرد کے لیے دو ہنایت (کنارے) ہوں اور ایسا ہو سکتا ہے کہ شے واحد جو فی نفسہ غیر منقسم ہو اس میں دو ہنایت جو کہ عرض ہوں ملول کریں تو تقسیم کہاں لازم آئی؟

**جواب** یہ سوال بھی بہل ہے، جب دو کنارے کسی شے میں ملول کریں گے، تو یا تو ایک ہی محل میں ملول کریں گے کہ اگر ایک کا طرف اشادہ کیا جائے تو وہی اشادہ دوسرے کی طرف بھی ہو جائے تو اس صورت میں تلاشی طرفین لازم آئے گا جو محال ہے یا دونوں کنارے الگ الگ محل میں ملول کریں گے، پس قسم ثابت ہو گئی۔ خواہ دہمی ہی ہو۔

**جزر لامتحبزی کے ابطال کی دوسری دلیل** ایک جزر کو دو جزوں کے ملتقی پر فرض کرو، اس میں تین احتمال ہیں۔ بلکہ چار احتمال ہیں۔ ایک یہ کہ وہ جزر صرف ایک ہی جزر سے متصل ہو، دوسرے یہ کہ دونوں کے مجموعہ سے متصل ہو، تیسرا یہ کہ دونوں جزوں کے ایک ایک حصے سے متصل ہو اچوتھے یہ کہ ایک جزر سے کامل اور دوسرے جزر کے کچھ حصے سے متصل ہو۔ پہلا احتمال محال ہے کیونکہ اس صورت میں وہ ملتقی پر نہ ہو گا۔ پس اخیر کی دونوں۔ بلکہ تینوں۔ صورتیں متعین ہیں اور ان سب صورتوں میں جزر کی تقسیم ہو رہی ہے۔

**شرح** احتمال ثانی کی صورت میں ملتقی والے جزر کی تقسیم ہوتی، احتمال ثالث پر تینوں اجزاء منقسم ہو گئے، کیونکہ اوپر والا جزر ایک سے تھوڑا متصل ہے اور تھوڑا نہیں ہے تو ایک کے اجزاء انکل آتے۔ ایک وہ جزوں سے اتصال ہے اور ایک وہ جزو جس سے اتصال نہیں ہے۔ احتمال رابع میں ملتقی والے جزر اور دونوں جزوں میں سے اس کی تقسیم ہوتی جس کے کچھ حصے سے متصل ہے اور کچھ حصے سے نہیں۔

**سوال** کیا ان دونوں دلیلوں سے جزر لامتحبزی کا ابطال ہوتا ہے یا اجزاء لامتحبزی سے جسم کی ترکیب کا ابطال ہوتا ہے۔ دوسری صورت میں دلیل کی تقریر کیا ہو گی۔

**جواب** یہ دونوں دلیلیں اجزاء لامتحبزی سے جسم کی ترکیب کو ابطال کرنی ہیں۔ اس کی تقریر اس طرح ہو گی اگر جسم کی ترکیب اجزاء لامتحبزی سے ملکن ہے تو ایک جزو کو دونوں

جزوں کے درمیان رکھنا۔ یا دو جزوں کے ملتقی پر رکھنا ممکن ہے اخواز اور یہ باطل ہے۔ لیکن اس دلیل سے جزر لاتتجزی کا وجود نہیں باطل ہوتا، ایکونکہ ہو سکتا ہے جزر لاتتجزی ایک اس فرد میں مختصر ہوا سیاں یہ دلوں دلیلیں جاری نہ ہو سکیں گی، ایکونکہ ان کے اطلاق کے لیے کم از کم تین اجزاء کا ہونا ضروری ہے تاکہ ایک کو دو کے درمیان یا ملتقی پر فرض کر سکیں۔ اس بنا پر مصنف کو فسی ابطال الجزء والذی لا یتجزی کے بجائے فصل فی ابطال ترکب الجم من الاجزاء الی لاستجزی کہنا زیادہ مناسب تھا۔

اہل تقریر میں تھوڑی سی تبدیلی کر کے جزر لاتتجزی کے وجود کو بھی باطل کیا جا سکتا ہے اور اس طرح کہ جزر لاتتجزی کو دو جسموں کے درمیان یا دو جسموں کے ملتقی پر رکھ کر سابق تقریر سے کام لیں۔

(۲) فصل ہیولی کا اثبات (متن) جو کہ ہر ہوں گے۔ مرکب ہوتا ہے اور

ایک جزو دوسرے جزوں حلول کیے ہوئے ہوتا ہے، محل کا نام ہیولی ہے اور حال کا صورت جسمیہ۔

دلیل یہ ہے کہ کوئی ایسا جسم نے لوجو قابل انتقال و انفصال کا ہو مسئلہ آگ، پانی، دینکو کر وہ جسم متصل واحد ہے یا نہیں، اگر متصل واحد نہیں ہے تو اجزاء لاتتجزی سے مرکب انسان پڑے گا جو یقیناً باطل ہے اپس لامحال وہ متصل واحد ہو گا اس سے تمام اجسام میں ہیولی ثابت ہو جائے گا۔ کیونکہ یہ مانا جا چکا ہے کہ وہ جسم متصل واحد انتقال و انفصال کو قبول کرتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ اس متصل واحد میں انتقال کو قبول کرنے والی شے کون سی ہے، اس میں تین احتمال ہیں، اول یہ کہ وہ مقدار ہو، دوسرے یہ کہ وہ صورت ہو جو مقدار کے لیے متنزہ ہے، تیسرا یہ کہ کوئی اور شے ہو۔

پہلا اور دوسرا احتمال باطل ہے، کیونکہ مقدار اور صورت مقدار دلوں متعلق بالذات ہیں، اگر وہ انتقال کو قبول کر سے تو انتقال و انفصال کا اجتماع لازم آئے گا کیونکہ قابل و ایکے لوازم کا وجود مقبول کے ساتھ ضروری ہے (درز اگر مقبول کے ساتھ قابل کا وجود نہ ہو تو زیر مقبول ہو گا، زد و قابل) پس ثابت ہو گیا کہ مقدار اور صورت مقدار کے علاوہ کوئی تیسری شے ہے جو انتقال کو قبول کرتی ہے۔ اسی کا نام ہم ہیولی رکھتے ہیں۔

اور جب یہ ثابت ہو گیا کہ وہ جسم ہیولی اور صورت جسمیہ سے مرکب ہے تو اسی سے یہ امریقی عق

ہو گیا کہ نام اجسام انہیں دونوں اجزاء سے ترکیب پاتے ہیں اس لیے کہ صورت جسمیہ طبیعت مقداریہ ایا توبذات خود محل سے مستغنی ہو گی یا مستغنی نہ ہو گی، مستغنی، ہونا تو محال ہے ورنہ محل میں حلول کیونکر کرے گی، جب کہ حلول کے لیے احتیاج لازم ہے اور جو شے کسی سے مستغنی بالذات ہوتی ہے اس کا حلول اس میں محال ہوتا ہے۔ پس ثابت ہو گیا کہ وہ محل یعنی ہیوں کی بالذات محتاج ہے، پس جہاں کہیں صورت جسمیہ کا وجود ہو گا ہیوں کا وجود اس کے ساتھ لازم ہو گا، معلوم ہوا کہ ہر جسم میں دونا جزا ضرور ہوں گے، ہیوں اور صورت جسمیہ۔

**سوال** (ب) جسم میں جسم ہونے کی حیثیت کی قید کیوں لگاتی (ج) دونوں جز، جن سے جسم مرکب ہو گا، ان کا جو ہر ہونا کیوں ضروری ہے؟

**جواب** (الف) صورت جسمیہ کے اثبات کی ضرورت نہیں ہے، کیونکہ ہر جسم میں اس کا وجود مشاہدہ سے بد اہستہ معلوم ہوتا ہے۔ صورت جسمیہ درحقیقت وہ جو ہر ہے جو جسم کے اندر تینوں جہات میں ممتد ہے۔

(ب) جسم ہونے کی حیثیت کی قید اس لیے محو تارکی ضروری ہے کہ فلاسفہ کے نزدیک نوع ہونے کی حیثیت سے جسم میں ایک اور جزا حلول کرتا ہے جس کا نام صورت نوعیہ ہے اس کی تفصیل آگے آرہی ہے۔

(ج) دونوں جز، اس لیے جو ہر ہوں گے کہ جسم خود جو ہر ہے اور جو ہر ہر اعڑن سے مرکب نہیں ہو سکتا۔

**سوال** حلول کا کیا مطلب ہے؟ **جواب** شارح نے حلول کی پانچ تعریفیں ذکر کی، میں اور ہر ایک پر کچھ کچھ اعتراض کیے ہیں۔

**حلول کی پہلی تعریف** الحلول اختصاص شيئاً بشيءٍ بحيث يكون الاشارة الى احد هما عين الاشارة الى الاخر حلول کا مطلب یہ ہے کہ ایک شے دوسری شے کے ساتھ اس طرح مختص ہو جائے کہ اگر ایک کی جانب اشارہ کرہے تو بعینہ وہی اشارہ دوسری کی طرف بھی ہو جائے۔

اس تعریف پر یہ اعتراف ہیں۔

اعتراف اول: فلاسفہ کے نزدیک یہ بات مسلم ہے کہ مجردات یعنی عقل و نفس وغیرہ میں ان کے اعراض مثلاً علم وغیرہ حلول کیے ہوتے ہیں، مگر یہ تعریف اس حلول پر صادق ہنہیں آتی ہے کیونکہ مجردات کی جانب اشارہ حسیہ ہوتا ہیں ہنہیں اس لیے کہ اشارہ حسیہ کے لیے مشارا لیہ کا محسوسات میں سے ہونا شرط ہے، ہاں ان کی جانب اشارہ عقلیہ ہو سکتا ہے مگر اشارہ عقلیہ میں اتحاد ہنہیں ہوتا ہے کیونکہ عقل ہر چیز میں انتیاز کر سکتی ہے پس وہ مجردات اور ان میں حلول کردہ اعراض کو الگ الگ ممتاز کر کے اشارہ کرے گی اور اشارہ حسیہ چونکہ ایک محل حسی پر ہتھی ہوتا ہے، اس لیے اس میں اتحاد ہوتا ہے۔ بہر حال مجردات کی جانب اشارہ حسیہ ہو نہیں سکتا اور اشارہ عقلیہ ہیں اتحاد ہنہیں ہے اس لیے حلول کی یہ تعریف مذکورہ بالا حلول پر صادق ہنہیں آتی۔ پس یہ تعریف جامنے ہنہیں ہے۔

اعتراف دوم یہ بھی مسلم ہے کہ اطراف اپنے محل میں حلول کیے ہوتے ہیں۔ مثلاً سطح کا حلول جسم میں ہے، خط کا حلول سطح میں ہے اور نقطہ کا حلول خط میں ہے۔ لیکن یہ بھی ظاہر ہے کہ نقطہ کی جانب اگر اشارہ کریں گے تو اس کے محل یعنی خط کی جانب اشارہ نہ ہو گا اور علی ہند القیاس پس یہ حلول بھی تعریف سے خارج ہے۔ لہذا اس لحاظ سے بھی تعریف جامنے ہنہیں ہوتی۔

اعتراف سوم: دو جسموں کی سطح کو یاد و سطحوں کے خط کو یاد و خطوں کے نقطوں کو آپس میں متصل کر دو تو ان کا باہم تداخل ہو جائے گا۔ ان اطراف متداخل میں سے کسی ایک کی جانب اشارہ کر دے گے تو وہی اشارہ دوسری کی جانب بھی ہو گا۔ پس حلول کی تعریف اس تداخل اطراف پر بھی صادق آگئی۔ حالانکہ یہ حلول نہیں تداخل ہے معلوم ہوا کہ تعریف مانع بھی نہیں ہے۔

اعتراف دوم کا جواب شارح کہتے ہیں کہ دوسرے اعتراف کا جواب یہ دیا جاسکتا ہے کہ طرف کی جانب اشارہ بینہ ذی الطرف کی جانب ہو سکتا ہے۔ مثلاً اگر نقطہ کی جانب اشارہ کیا جائے تو یہی اشارہ خط کی طرف بھی ہو گا۔ البتہ ایک جانب امازہ ہو گا اور دوسرے کی جانب تبعاً۔ لیکن اشارہ متعدد ہی ہو گا۔ لہذا یہ تعریف حلول طرف پر صادق اسیکی تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ اشارہ کے لیے مشارا لیہ پر مکمل انطباق ضروری نہیں ہے بلکہ

اس کے کسی جز سپر فتی، ہوتا بھی کہا جاسکتا ہے کہ اس شے کی جانب اشارہ ہوا۔ دراصل اشارہ نام ہے ایک امتداد ہو جو ہوم کا جو مشیر سے نکل کر مشارالیہ تک پہنچتا ہے۔ یہ امتداد بھی خط کی صورت میں ہوتا ہے، اکبھی سطح کی صورت میں اور بھی جسم کی صورت میں۔ مثلاً خط کی جانب اگر اشارہ کیا جائے تو بھی ایسا ہوتا ہے کہ مشیر سے ایک خط ہوم نکلتا ہے اور اس کا نقطہ مشارالیہ کے نقطہ پر مطبی ہو جاتا ہے اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ مشیر سے ایک سطح ہوم نکلتی ہے اور اس کا خط، خط مشارالیہ پر مکمل مطبی ہوتا ہے۔ ان دونوں اشاروں میں پہلا اشارہ جو نقطہ پر مطبی ہوا ہے وہ بالعکس اور اصل "تو نقطہ کی جانب ہے لیکن تبعاً خط کی جانب بھی ہے اور دوسرا اشارہ جو خط پر مطبی ہے اصل اس تو خط کی جانب ہے لیکن تبعاً نقطہ کی جانب بھی ہے۔

اسی طرح خط کی جانب جو اشارہ ہوتا ہے اور بھی امتداد خلی ہوتا ہے یعنی مشیر سے خط ہوم نکلتا ہے اور اس کا نقطہ سطح کے کسی نقطے پر مطبی ہو جاتا ہے، تو نقطے کی جانب اشارہ اصل اس تو اور بالذات ہوا اور خط اور سطح کی جانب تبعاً اور بالعرض اور بھی یہ اشارہ امتداد سلی ہوتا ہے یعنی مشیر سے سطح ہوم نکلتی ہے اور اس کا خط سطح مشارالیہ کے کسی خط پر مطبی ہو جاتا ہے تو خط کی جانب اشارہ بالذات ہوا اور سطح اور نقطے کی جانب بالعرض، اور بھی یہ اشارہ امتداد بھی ہوتا ہے، یعنی مشیر سے جسم ہوم نکلتا ہے اور اس کی سطح، سطح مشارالیہ پر مطبی ہو جاتی ہے، تو یہ اشارہ سطح کی جانب بالذات ہے اور نقطہ اور خط کی جانب بالعرض۔

ایسے ہی جسم کی جانب اشارہ کی یہ سب صورتیں ہو سکتی ہیں، یعنی یہ اشارہ بھی امتداد خلی ہوتا ہے کہ اس کا نقطہ جسم کے کسی نقطے پر مطبی ہوتا ہے، بھی امتداد سلی ہوتا ہے کہ اس کا خط جسم کے کسی خط پر مطبی ہوتا ہے، بھی امتداد بھی ہوتا ہے کہ اس کی سطح جسم کی کسی سطح پر مطبی ہو جاتی ہے، یا وہ امتداد بھی جسم مشارالیہ کے ہر ہر جز میں نفوذ کر کے اس کے تمام اجزاء پر مکمل مطبی ہو جاتا ہے پہلی صورت میں نقطہ کی جانب، دوسری صورت میں خط کی جانب، تیسرا صورت میں سطح کی جانب، پچھتی صورت میں جسم کی جانب۔

اشارہ کی مشہور تعریف تو یہ ہے کہ وہ ایسا امتداد خلی ہوم ہے جو مشیر سے نکل سوال | کرمشارالیہ پر فتی ہوتا ہے۔ پھر یہ امتداد سلی اور امتداد بھی کہاں سے نکل آیا؟

**جواب** اس کی صورت میں ہوتا ہے تاہم پوری حقیقت وہی ہے جو اور ہم نے ذکر کی۔

**اعتراض سوم کا جواب** شارح کہتے ہیں کہ اگر تکلف رواں کھا جاتے تو یہ سے اعتراض کا کھلول کے یہی صرف اشارہ کا اتحاد کافی نہیں ہے بلکہ اس کے ساتھ اختصاص بھی ضروری ہے اور اختصاص کا مطلب یہ ہے کہ شے کا وجود فی نفسه دوسری شے کے بغیر ممکن نہ ہو جیسا کہ عرض اور اس کے موضوع کے درمیان اختصاص ہوتا ہے اور یہ اختصاص اطراف متناہی میں نہیں پایا جاتا ہے کیونکہ اطراف متناہی میں ہر ایک کا وجود دوسرے کے بغیر ہوتا ہے۔ پس یہ تعریف اطراف متناہی پر صادق نہیں آتی۔

**حلول کی دوسری تعریف** **الحلول** حصول شئیٰ فی شئیٰ بحیث یتحد الاشارة الیہما تحقیقاً و تقدیراً۔ ایک شے کا دوسری شے میں اس طرح داخل ہو جانا کہ اشارہ میں اتحاد ہو جاتے۔ خواہ یہ اتحاد اشارہ حقیقت ہو جیسا کہ اجسام میں اعراض کے حلول کی صورت میں ہوتا ہے۔ یا تقدیر یا ہوا یعنی اگر اشارہ ممکن ہوتا تو اتحاد فی الاشارة ہوتا جیسے علوم کا حلول مجردات میں رہاں اشارہ کا اتحاد و تقدیر یا ہے یعنی اگر مجردات کی جانب اشارہ کا اسکان ہوتا تو وہی اشارہ ان کے اعراض کی جانب بھی ہو جاتا۔

**اعتراض** اس تعریف پر اعتراض ہے کہ یہ تعریف مانع نہیں ہے اکیونک فلاسفہ کا اس پر اتفاق ہے کہ عالم اجسام میں دو ہی چیزیں حال ہیں اور دو ہی محل۔ حال تو صورت جسمیہ اور عرض ہے اور محل ہیمولی اور موضوع ہے، ان کے علاوہ نہ کوئی چیز حال ہے اور نہ کوئی چیز محل ایک بھی تعریف جسم کے حصول فی المکان پر بھی صادق آتی ہے۔

**اعتراض کی تقریر** تفصیل اس کی یہ ہے کہ مکان کی دو تعریفیں فلاسفہ سے منقول ہیں دوسری تعریف صادق آتی ہے۔

**مکان کی پہلی تعریف:** مکان کی ایک تعریف تو یہ ہے کہ وہ بعد مجرد ہے جس میں اجسام

ماصل ہوتے ہیں۔ اس تعریف کی بنیا پر اسخادی ال اشارہ تو بائکل ظاہر ہے۔

**مکان کی دوسری تعریف جو مشہور ہے** | باطن جو جسم محوی کی سطح ظاہر سے ملی ہوئی ہے اس سطح پر اس مکان کی دوسری تعریف یہ ہے کہ جسم حاوی کی اندر ورنی سطح جو پانی سے لگی ہوئی ہے، وہی مکان ہے۔ اس تعریف کی رو سے بھی اسخادی ال اشارہ ثابت ہے، کیونکہ جسم حاوی کی اندر ورنی سطح کی جانب جب اشارہ کیا جائے گا تو بعینہ یہی اشارہ جسم محوی کی بیرونی سطح کی جانب بھی ہو گا، جو جسم حاوی کی سطح باطن سے رکا ہوا ہے اگو یا مکان کی جانب اشارہ بعینہ ممکن کی جانب ہو گا، اور بالعکس، جب کہ بیرونی حلول نہیں ہے، لہذا یہ تعریف مانع نہیں ہے۔

**حلول کی تیسرا تعریف** | **الہیات کی بحث میں مصنف کے کلام سے بظاہر حلول کی تعریف**  
یہ معلوم ہوتی ہے کہ ان یکون الشیعی مختصابشیئ ساری افیہ یعنی حلول کا معنی یہ ہے کہ ایک شے دوسری شے کے ساتھ مخصوص اور اس میں سراحت کیے ہوئے ہو۔

**اعتراض** | اس تعریف پر یہ اعتراض پڑتا ہے کہ اطراف یعنی نقط، خط، سطح کا حلول، ان کے محل یعنی خط، سطح اور جسم میں مسلم ہے۔ حالانکہ وہاں سراحت کا معنی موجود نہیں ہے چنانچہ نقط خط میں حلول تو یہ ہوئے ہے مگر ساری نہیں ہے وعلیٰ ہذا القياس خط اور سطح کا بھی یہی حال ہے نیز یہ بھی مسلم ہے کہ اضافات مثلاً البوت، بیوت وغیرہ اپنے محل میں حلول کرتی ہیں مگر وہاں بھی سراحت کا معنی موجود نہیں ہے، چنانچہ البوت کا حلول باپ میں ہے مگر یہ کہنا ممکن نہیں ہے کہ البوت کے جزو اب اپ کے ہر ہر جزء میں سراحت کیے ہوئے ہیں۔

**حلول کی چوتھی تعریف** | **الحلول اختصاص الناعت، حلول اختصاص ناعت کا**  
تام ہے، یعنی دوچیزوں کے درمیان ایسا خاص تعلق کہ دونوں میں سے ایک نعت (صفت) اور دوسری منوط (موقبین) جائے، نعت حال ہو گی، اور منوط محل، جیسے بیاض اور جسم کا تعلق ہے کہ اس میں بیاض صفت ہے اور جسم موصوف، چنانچہ

جسم ابیض کہتے ہیں۔

## حلول کی پانچوں تعریف

الحلول اختصاص احمد الشیعین بالآخر  
بیحیث یکون الاول منعتاً والثان منعوتاً ران لعنة

ماہیۃ ذات الاختصاص معلوماً لنا كا اختصاص البياض بالجسم لا الجسم بالمكان  
یعنی حلول ایک شے کے ساتھ ایسا اختصاص کہ پہلی شے نعمت  
اور دوسرا شے منعمت بن جائے۔ اگرچہ اس اختصاص کی ماہیۃ ہارے علم ہیں نہ ہو، جیسے  
ہیاض کا اختصاص جسم کے ساتھ نہ کہ جسم کا اختصاص مکان کے ساتھ۔ یہ اور تو پھر تعریف لفظوں  
کے تغیر کے باوجود دعائیں ایک ہے۔

**اعتراض** | ان دونوں تعریفوں پر یہ اعتراض ہے کہ فلک اور کوب اور جسم اور مکان کے  
درمیان ہم ایسا تعلق دیکھتے ہیں کہ ایک نعمت اور دوسرا منعمت بن جاتا ہے  
چنانچہ فلک کو کوب اور جسم میں کہتے ہیں، حالانکہ نہ کوب کا فلک میں حلول ہے اور نہ جسم کا مکان  
ہیں۔ البتہ اگر اختصاص کا وہ معنی یا جائے، جو جسم نے پہلی تعریف کے میرے اعتراض کے جواب  
میں بیان کیا ہے، تو یہ اعتراض دور ہو جاتے گا لیکن مشکل یہ ہے کہ یوگ حلول کے سلسلے میں صرف  
تعلق نعمت کو کافی قرار دیتے ہیں۔ اختصاص بالمعنى المذکور کی ضرورت ہی انہیں قسمی نہیں،  
اس یہ یہ اعتراض قائم رہے گا۔

**سوال** | (الف) ہیولی کے دوسرے اور کیا نام ہیں؟ (ب) اور ہیولی اور صورت کی تحقیق  
یہاں کیوں لائے؟ جبکہ اس تحقیق کا تعلق حکمت الہیہ سے ہے۔

**جواب** | (الف) اس کو ہیولی اولی اور مادہ بھی کہتے ہیں۔ ہیولی میں اولی کی قید اس لیے  
لگائی کہ ہیولی دو معنوں پر بولا جاتا ہے، ایک تو وہی معنی جو یہاں زیر بحث ہے  
دوسرے کس مرکب جسم کے اجزاء ترکیبیہ بھی ہیولی کہلاتے ہیں۔ مثلاً بخت کے اجزاء انہیں ہیولی ثانیہ  
کہا جاتا ہے۔ اس کی مناسبت سے ہیولی زیر بحث ہیولی اولی ہے۔

(ب) مصنف نے اس باب میں معلم اول اس طوکی پیر دی کی ہے۔ اس نے تعلیم کے لیے ہی  
طریقہ اختیار کیا ہے: چونکہ حکمت طبیعیہ میں جسم طبیعی کے احوال سے بحث ہوتی ہے اور جسم طبیعی، ہیولی

اور صورت جسمیہ سے مرکب ہوتا ہے۔ اس لیے ابتدا میں اسے موضوع کی مانیت کی تشریع و تحقیق کی عرض سے ذکر کر دیتے ہیں اور بالکل ابتدا میں جزء لامتحبزی کے ابطال کی بحث اس لیے لائے کر دیوں اور صورت جسمیہ کا وجود اسی پر موقوف ہے۔

سوال اس کی کیا دلیل ہے؟

جواب صاحب میاکات نے اس کا جواب یہ دیا ہے کہ اس بحث میں جواہوں مذکور ہیں ان میں سے کوئی بھی تعلق اور وجود خارجی میں مادہ کے محتاج نہیں ہے کیونکہ اس میں تین باتیں ثابت کی گئی ہیں۔ اول ہیوں کا وجود، دوم صورت جسمیہ کا وجود، سوم دونوں کا تلازم۔ اور ظاہر ہے کہ ان احوال میں سے کوئی بھی مادہ کے محتاج نہیں ہے اور حکمت الہی میں انہیں احوال سے بحث ہوتی ہے جو مادہ کے محتاج نہ ہوں پس اس بحث کا حکمت الہی میں سے ہونا ثابت ہو گیا۔

اعتراض اس جواب سے تو معلوم ہوا کہ حکمت الہی میں ایسے احوال سے بحث ہوتی ہے جو بودزیٰ و خارجی میں مادہ کے محتاج نہ ہوں۔ حالانکہ اہل فلسفہ کی عبارتوں سے پتہ چلتا ہے کہ اس میں ایسی چیزوں کے احوال سے بحث کی جاتی ہے جو چیزیں کہ وجود خارجی و دوستی میں مادہ کی محتاج نہ ہوں۔ احوال کے محتاج ای المادہ ہونے سے کوئی عرض نہیں۔

اس اعتراض کا بیان ذکر تے ہوئے مالحق جواب کی تقریبیوں کی جا سکتی ہے کہ بلاشبہ تینوں چیزوں یعنی ہیوں صورت جسمیہ اور ان کا تلازم اپنے وجود نہیں یا خارجی میں کسی مادہ کے محتاج نہیں ہیں، ہیوں کا محتاج ای نسبہ نہ ہونا تو بالکل ظاہر ہے ورنہ تسلسل لازم آئے گا۔ صورت جسمیہ بھی اپنے وجود میں مادہ کی محتاج نہیں ہے، تعلق میں محتاج نہ ہونا ظاہر ہے، وجود خارجی میں بھی مادہ کی محتاج نہیں ہے، البتہ تسلسل میں مادہ کی محتاج ہے، تفصیل اگئے گئے گی، اس کی وجہ یہ ہے کہ ہیوں اپنے وجود میں صورت جسمیہ کا محتاج ہے اب اگر صورت جسمیہ بھی مادہ کی محتاج آ جائے تو دور لازم آئے گا، لہذا وہ مادہ کی محتاج نہیں ہے اپنے حکمت الہی میں سے اس بحث کا ہونا ثابت ہو گیا۔

سوال مرکب ہونا یا نہ مرکب لازم آئے گا؟

**جواب** اگر وہ جسم مفروض متصل واحد نہ مانا جائے تو لامحال اجزائے مرکب ماننا ہو گا۔ پھر ان اجزاء کے سلسلے میں دو احتمال ہوں گے، اول یہ کہ وہ اجزاء جسم ہوں اور سرے کر جسم نہ ہوں۔ دوسرے احتمال کی بنیاد پر ان اجزاء کے ترکیبی کو اجزاء لا تجزی ماننے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں، یا پھر انھیں سے متن جلی چیز خلوط جوہری یا سطوح جوہری کو مانا پڑے گا کیونکہ جسم مفروض کے اجزاء جسم نہیں ہیں، تو انھیں تینوں احتمالوں میں سے کسی ایک کو ماننا ہو گا اور جسم لا تجزی کو ہم دیلوں سے باطل کر سکتے ہیں، انھیں دیلوں سے خط جوہری اور سطح جوہری کا کبھی ابطال ہوتا ہے۔ خط جوہری ایسا جوہر ہے جو صرف ایک جہت یعنی طول میں تقسیم کو قبول کرے اور سطح جوہری ایسا جوہر ہے جو دو چہتوں میں تقسیم کو قبول کرے۔

اور اگر اس جسم مفروض کے اجزاء — بر تقدیر عدم الحال — اجسام ہوں، تو ہمارا کلام ان اجسام کے سلسلے میں جاری ہو گا کہ وہ متصل واحد ہیں یا نہیں، اگر ہیں تو مقصود حاصل اور اگر نہیں ہیں تو پھر ان کے اجزاء پر وہی سابق القتلکو جاری ہو گی کہ وہ اجزاء اجسام ہیں یا اجزاء لا تجزی، یا خطوط جوہری یا سطح جوہری دھرم جرا، بالآخر ان اجزاء جسمیہ کو کبی ایسے جسم پر مشتمی مانا مفروض ہو گا جو متصل واحد ہو یعنی اس میں کوئی مفصل (جوڑ) نہ ہو ورنہ پھر یہ لازم آئے گا کہ ایک جسم غیر متناہی اجزاء جسمیہ سے مرکب ہو، اور یہ محال ہے اس سے جسم کا غیر متناہی المقدار ہو نالازم آئے گا۔

**سوال** جسم کے غیر متناہی المقدار ماننے میں حرج ہی کیا ہے؟ آخر فلاسفہ نے تصریح کی ہے کہ جسم غیر متناہی انقسامات کو قبول کرتا ہے، اس سے تو معلوم ہوتا ہے کہ جسم میں غیر متناہی اجزاء ہوتے ہیں، جبکہ تو اسیں غیر متناہی انقسام جاری ہوتا ہے، اور اپنے نیہاں غیر متناہی اجزاء سے جسم کی ترکیب کو باطل قرار دیا ہے۔

ان دونوں باتوں میں تضاد ہے اس کا حل کیا ہے؟

**جواب** یہاں دو الگ الگ باتیں ہیں، ایک جسم کافی الحال غیر متناہی اجزاء سے مرکب ہونا اور دوسرے جملے غیر متناہی انقسام کو قبول کرنا یہ دونوں بالکل جدا گاند باتیں ہیں۔ ایک کا دوسرے سے کوئی نزدیکی تسلی نہیں ہے اگر جسم کافی الحال اجزاء غیر متناہی سے مرکب مانا جائے تو اسکا مطلب یہ ہوا کہ دلائل اور دوسرے دلائل میں موجود ہیں، اور دوسرے دلائل میں موجود ہیں، اور جو جیزیں ایسیں لامتناہی چیزوں سے مرکب ہو گی، وہ بھی یقیناً لامتناہی ہو گی۔

اور وہ جو فلاسفہ نے کہا ہے کہ ہر جسم غیر متناہی انقسامات کو قبول کرتا ہے، اسکا مطلب یہ ہے کہ وہ غیر متناہی

انقسامات بیک وقت جسم پر وارد ہو سکتے ہیں۔ بلکہ اسکا مقصد صرف اتنا ہے کہ اسیں غیر تناہی انقسام کو مقبول کرنے کی صلاحیت ہے، الیسا نہیں ہے کہ کسی خاص حد پر ہو نچکر انقسام کی صلاحیت ختم ہو جائے۔ اسکی مشال ملکہ میں کے قواعد کے مطابق یہ یہیکے باری تعالیٰ کے مقدورات غیر تناہی ہیں۔ ظاہر ہے کہ مقدورات یہیں اشیا مخلوق ہی تو ہیں اور اشیا مخلوق کا غیر تناہی ہونا محال ہے، پھر مقدورات کے غیر تناہی ہونیکا کیا مطلب ہے؟ یہیں تاکہ قدرت باری تعالیٰ کی کوئی خاص حد نہیں ہے کہ اسکے آگے قدرت ممتنع ہو جائے۔ اور یہاں یہی ہے جیسا کہ اعلاء کے بارے میں یہ بات متفقہ طور پر تسلیم ہے کہ وہ غیر تناہی ہیں، حالانکہ اعلاء تو محدودات کے تابع ہیں و محدودات تناہی ہیں لہذا اعلاء بھی تناہی ہونے چاہیں۔ یہاں بھی یہی کہا جاتا ہے کہ اعلاء کے عدم تناہی کا مطلب یہ ہے کہ وہ کسی خاص حد پر ہو نچکر ختم نہیں ہو جاتے۔

**اعتراض ارشاد** | اس مقام پر شارح نے ایک اعتراض کیا ہے، وہ یہ کہ مصنف کا ارشاد ہے کہ

بعض اجسام جو قابض انف کاک ہیں، و مفصل واحد ہیں۔ ورنہ ان کے اجزاء اگر جسم ہوں گے تو وہ اجسام مفصل واحد ہوں گے۔ وہی جو اگر بالآخر اس جسم مذکور کی انتہا ایسے اجسام پر ہوئی ضروری ہے جن میں فی الحال کوئی مفصل اور جوڑ نہ ہو لیکن اس سے یہ تو نہیں ثابت ہوا کہ وہ قابض انف کاک بھی، ہوں گے کیونکہ مفصل واحد ہونے کے لیے قابض انف کاک ہونا لازم نہیں ہے پس یہ عین ممکن ہے کہ وہ اجزاء جسم میں مفصل واحد تو ہوں مگر قابض انف کاک نہ ہوں چنان پر مشہور فلسفی تکمیلی مقرابیس اسی بات کا مقابل ہے کہ جسم ایسے چھوٹے چھوٹے ہوئے گا جسم سے مرکب ہوتا ہے جن کو جوڑے نہیں کیا جا سکتا۔ اگرچہ ان کی تقسیم وہی ہو سکتی ہے، پس مقصد کو ثابت کرنے کے لیے اس نظریہ کی نفی کرنی ضروری ہے۔ وردہ خرط الافتاد۔

**ایک شہر کا جواب** | بعض لوگوں نے متن میں آئے ہوئے لفظ بعض الاجسام پر اعتراض کیا ہے کہ لفظ "بعض" نہیں ہونا چاہیے۔ شارح کہتے ہیں کہ یہ اعتراض بے جا ہے کیونکہ مصنف کی ذکر کردہ دلیل سے یہ بات لازم آتی ہے کہ قابض انف کاک اجسام مفصل واحد اجسام پر مشتمل ہوتے ہیں تو اگر یہ ثابت ہو جائے کہ وہ اجسام مفصل قابض انف کاک ہیں تو یہی تو ثابت ہو گا کہ بعض قابض انف کاک جسم مفصل واحد ہوتے ہیں پس لفظ بعض زائد کیونکر ہوا؟

**سوال** | اگر صورت جسمیہ یا مقدار پر براد راست الغصال طاری ہو تو کیا خرابی لازم

آئے گی؟ اور انفعال والصال کا اجتماع کیونکر ہو گا؟

**جواب** اگر صورت جمیہ یا مقدار پر انفعال طاری ہو تو ایک حالت میں ایک جگہ پر انصال اور انفعال کا اجتماع لازم آئے گا کیونکہ مقدار ہو یا صورت جمیہ دونوں کے لیے انصال لازم ہے۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ جب ان میں سے کسی ایک پر انفعال طاری ہو گا تو اس کی سابقہ ذات متشخصہ معدوم ہو جائے گی اور دوسرے دونئے شخص آموجہ ہوں گے، اگر انصال لازم نہ ہوتا تو انفعال طاری ہونے کے بعد اس کی ذات متشخصہ معدوم نہ ہوتی لیکن انصال کے ختم ہونے سے ذات کا معدوم ہونا ہمارا ہے کہ انصال اس کے لوازم میں سے ہے کیونکہ لازم کے ختم ہونے سے ملزم کا ختم ہونا ضروری ہے۔

غرض جب یہ ثابت ہو گیا کہ صورت جمیہ اور مقدار کے لیے انصال لازم ذات ہے اور اس پر انفعال طاری ہو تو قاعدہ ہے کہ قابل اور اس کے لوازم کا وجود مقبول کے ساتھ ضروری ہے یہاں مقبول انفعال ہے اور قابل صورت جمیہ ہے یا مقدار ہے اور ان دونوں کے لوازم میں سے انصال ہے تو جب انفعال آیا تو ضروری ہے کہ اس کو قبول کرنے والی چیزوں وہ صورت جمیہ ہو خواہ مقدار موجود ہو، اور اس کا لازم ذات یعنی انصال بھی موجود ہو اپس بیک وقت انفعال بھی ہے اور انصال بھی۔

**سوال** کیا مطلقاً اہر جگہ قابل اور اس کے لوازم کا وجود مقبول کے ساتھ ضروری ہے؟

**جواب** نہیں، یہ قاعدہ اس وقت ہے جب کہ مقبول وجودی ہو، عدمی نہ ہو، مقبول کے عدمی ہونے کی صورت میں قابل کا وجود ممکن نہیں ہے مثلاً موجود چیز عدم کو قبول کرتی ہے مگر اس حالت میں جب کہ اس پر عدم طاری ہوتا ہے موجود جو کہ قابل ہے، معدوم ہو جاتا ہے۔

دوسرے یہ قاعدہ اس وقت ہو گا جب کہ مقبول عدم ملکہ ہوں۔ عدم ملکہ کا مطلب یہ ہے کہ دو مقابل میں ایک عدمی اور ایک وجودی ہو اور عدمی میں وجودی کے قبول کرنے کی صلاحیت ہو تو اس کا موجود ہونا ملکہ ہے اور معدوم، ہونا عدم ہے مثلاً علی اور بصر، اعلیٰ اس شخص کو کہیں گے، جس میں میانی کی صلاحیت ہو مگر وہ موجود نہ ہو اور بصیر اس شخص کو کہیں گے، جس میں بصیرت موجود ہو۔ وعلیٰ ہذا الفیاس علام مجتبی۔

یہاں دیکھ لینا چاہیے کہ الفصال جو مقبول ہے، وہ کیسا ہے؟ تو الفصال کی دو تعریفیں کی گئی ہیں۔ ایک یہ کہ وہ حدوث ہوتی ہے ایک شے سے مشخص چیزوں کا وجود ہیں آنا) اس تعریف کی بناء پر وہ وجودی ہے اور کبھی اس کی تعریف میں عدم الاتصال عمماً من شانہ ان یکروں مستحصلہ کہا گیا ہے۔ اس صورت میں عدم ملکہ ہے۔

سوال اس استدلال پر یہ اشکال ہے کہ ہمیں توضیح دشائیت ہوا، مگر اس کے بارے میں ہو ہر ہونے اور صورت جسمیہ کے محل ہونے کا جو دلکشی کیا گیا ہے وہ نہیں ثابت ہوا ہے۔ جواب تقریر راجحہ:۔ یہ سوال عقول ہے بعض محققین نے اثبات ہمیں دلو ازہرا کیے ایک جامیں تقریر ڈکرکی ہے، وہ تقریر یہ ہے۔

صورت جسمیہ جو کہ جو ہر واحد متعلق فی نفسه ہے، اگر وہ کسی محل سے بے نیاز، بذات خود قائم اور موجود اپنی جائے اور اس کے لیے کسی محل کو تسلیم کیا جائے تو جب اس کے دو ٹکڑے کے جائیں گے تو اس کا اتصال ختم ہو گیا اور چونکہ اتصال اس کے لوازم ذات میں سے ہے اس لیے اتصال کے ختم ہونے سے وہ متعلق واحد یعنی صورت جسمیہ بھی معدوم ہو جائے گی اور الفصال کے نتیجے میں دو جسم جو بر و قت موجود ہیں، اس ناپڑے گا کہ وہ ابھی پر ددہ عدم سے ساحت وجود میں آتے ہیں۔ مثلاً دو ہاتھ کا ایک جسم متعلق واحد ہے اور اسے صرف صورت جسمیہ مانا گیا اور اس کے لیے کسی محل کو نہیں تسلیم کیا گیا تو جب اس کو شخص سے تقییم کریں گے تو ساتھ متعلق واحد جسم تو اتصال کے معدوم ہو گے بالکل ہی خناہ ہو گیا اور فی الحال جو ایک لکھا تھے کہ دو ٹکڑے نظر آرہے ہیں یہ اس میں بالفعل موجود نہ تھے وہ متعلق ماننا پڑے گا حالانکہ وہ بلا متعلق کے تھا اور یہی نہیں کہہ سکتے کہ وہی ساتھ متعلق واحد باقی ہے کیونکہ وہ بالکل معدوم ہو چکا ہے اور دو ٹکڑے ابھی ابھی وجود میں آتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ ساری تفصیلات بدیہی البطلان ہیں۔

اس لیے لازماً ایک ایسی شے انسی ہو گی جو سابقہ متعلق واحد اور بعد کے دونوں ٹکڑوں کے درمیان مشترک ہو اور وہ ٹھے دونوں حالتوں میں بعینہ موجود ہو اور وہی بعد کے دونوں ٹکڑوں کو سابقہ متعلق واحد کے ساتھ مربوط کرے اور وہ ٹھے بذات خود متعلق ہو گی زمانہ متعلق۔ بلکہ اپنے اتصال والالفصال میں اس جو ہر دھدائی یعنی صورت جسمیہ کے تابع ہو گی اگر صورت جسمیہ

متصل واحد ہے تو یہ بھی متصل واحد ہے، اگر وہ متفصل متعدد ہے تو یہ بھی متفصل متعدد ہو گی جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ وہ "شے دیگر" اپنے اتصال و انفصال میں اور وحدت و تعدد میں صورت جسمیہ کے ثابت ہے تو اس سے یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ صورت جسمیہ اس کے ساتھ مختص اور اس کے نیے ناتھ (یعنی اوصاف حاصل کرنے والی) ہے اور وہ شے مختص ہے اور منسوب ہے اور ظاہر ہے کہ منسوب محل ہوا کرتا ہے پس ثابت ہو گیا کہ وہ صورت جسمیہ کے نیے محل ہے اور جب صورت جسمیہ جو کہ حال ہے وہ جو ہر ہے تو اس دوسری شے کا بھی جو محل ہے اجور ہونا ضروری ہے درز جو ہر کا تیام عرض کے ساتھ لازم آئے گا، جو کہ حال ہے اسی جو محل کا نام ہیوں اولی ہے وہ جو ہر متصل واحد جو حال ہے اس کا نام صورت جسمیہ ہے جیسا کہ پہلے معلوم ہو چکا۔

**اعتراض** | شارح نے اس تقریر جامع پر ایک اعتراض دار دیکا ہے وہ یہ کہ ہیوں کے اندر صورت جسمیہ کے حلول کو ثابت کرنے کے نیے ضروری ہے کہ اولادیہ بات ثابت کی جائے کہ صورت جسمیہ بذات خود ہیوں کے نیعت بنی ہے جیسا کہ بیاض براہ راست جسم کی صفت ہے اور تقریر جامع میں جو کچھ ذکر کیا گیا ہے وہ یہ نہیں ہے کہ صورت جسمیہ خود صفت ہے بلکہ وہ ہیوں کے نیے وحدت و کثرت، انتقال و انفصال کے ساتھ متصف ہونے کا ذریعہ اور واسطہ ہے اور صرف اتنی بات سے حلول ثابت نہیں ہوتا اور اگر محض اتنی بھی بات صورت جسمیہ کے حلول کو ثابت کرنے کے نیے کافی ہو تو لازم آئے گا کہ جسم اپنے اعراض میں حلول کیے ہوئے ہو کیونکہ جسم ہی کے واسطے سے اس کے اعراض مثلاً زنگ اور خطوط و سطح وغیرہ تمیز کی صفت کے ساتھ موصوف ہوتے ہیں اور یہ بد اہم نظر ہے۔

**جواب** | اس اعتراض کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ اس شے میں عرض کا حلول اور چیز ہے اور جو ہر کا حلول اور چیز عرض کے حلول کے نیے ضروری ہے وہ بذات خود محل کی صفت بن جائے اس کے برعکاف جو ہر کے حلول کے نیے یہ بات ضروری نہیں ہے بلکہ اس کے نیے اتنی بات کافی ہے کہ حال کی صفات محل کے نیے ثابت ہو جائیں۔ چنانچہ یہاں ایسا ہی ہے کہ صورت جسمیہ کی تمام صفات ہیوں کے نیے ثابت ہو جاتی ہیں۔

جب عرض اور جو ہر دونوں کی نویست الگ الگ ہے تو ایک پر دوسرے کے واسطے سے

اعتراف واردنہ ہو گا۔ ہاں ایک شہر ہوتا ہے کہ تفصیل حلوں کی سابقہ تعریف میں نہیں کی گئی ہے اس کا حل ہے کہ حلوں کی تعریف میں جو اختصاص نامت کا لفظ آیا ہے اس کے اجمالی میں تفصیل ملحوظ ہے۔

اشراقین کا مسلک | یہ تفصیل جو ہم نے اوپر ذکر کی مثاین مثلاً اس طوا و شخین یعنی ابوضر فارابی اور ابو علی سینا کا مسلک ہے لیکن اشراقین یعنی افلاطون اور شیخ مقتول وغیرہ کا مسلک یہ ہے کہ جو ہر واحد مصل بذات ہے (صورت جسمیہ) بذات خود قائم ہے، اس کا حلوں کسی اور جیز بیش نہیں ہے کیونکہ وہ متاخر بنفس ہے اس کو وہ مطلق جسم کہتے ہیں، وہ درحقیقت جو ہر بسط ہے، خارج میں اس کا کوئی جزو نہیں ہے۔ اس پر اصال و انفصال دونوں وارد ہوتے ہیں اور وہ دونوں حالتوں میں قائم و باقی رہتا ہے، وہ اپنی ذات کی جیشیت سے صورت جسمیہ ہے اور اس جیشیت سے کہ وہ صورت نوعیہ کو قبول کرتا ہے ہمیوں ہے۔

سوال | متن میں دعویٰ کیا گیا ہے کہ صورت جسمیہ جب محل میستغفی بالذات نہ ہوگی۔ تو محتاج بالذات ہو گی، اس پر شارح نے ایک سوال اٹھایا ہے کہ استغنا بالذات نہ ہونے سے احتیاج بالذات کیونکہ لازم آتے گی۔ ایک دوسرا احتمال بھی تو ہے کہ نہ مستغفی بالذات ہو اور نہ محتاج بالذات بلکہ استغنا ہو یا احتیاج دونوں کسی علّت فارچی کی بنا پر ہوں پس نہ تو وہ مستغفی بالذات ہے اور نہ محتاج بالذات بلکہ جو کچھ ہو گی ذات کے علاوہ کسی اور علّت کی وجہ سے ہو گی۔

جواب | شرح موافق میں اس اعتراف کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ استغنا بالذات یا احتیاج بالذات کے درمیان کوئی تیسرا درجہ نہیں ہے کیونکہ استغنا اذات کا مفہوم عدم حاجت کے ملادہ اور کچھ نہیں ہے۔ پس جب کوئی شےٰ محتاج بالذات نہ ہو گی تو یقیناً مستغفی بالذات ہو گی۔

اشکال | شارح کو اس جواب پر اشکال ہے۔ فرماتے ہیں کہ پہنچے استغنا بالذات کا تفصیل مفہوم متین کریجئے پھر آگے لفظ لجھئے، استغنا بالذات کے بارے میں شرح موافق میں کہا گیا ہے کہ وہ عدم حاجت ہے۔

سوال یہ ہے کہ شے کی ذات کیا عدم حاجت کی علت ہے یا یہ کہ اس کا مفہوم یہ ہے کہ شے کی ذات حاجت کی علت نہ ہو، ان دونوں احتمالوں میں سے کون سا احتمال استغفار ذاتی میں مراد ہے؟

اگر آپ کہتے ہیں کہ پہلا احتمال مراد ہے یعنی مستغنى بالذات وہ ہے کہ شے کی ذات عدم احتیاج الی المحس کی علت ہو تو ہم شریح واقن میں نہ کوہ قفسیہ شرطیہ والا دعویٰ تسلیم نہیں ہے، یعنی جو کہا گیا ہے کہ شے اگر محل کی محتاج بالذات نہیں ہو گی تو مستغنى بالذات ہو گی۔ یہ دعویٰ صحیح نہیں ہے۔ اس یہے ہو سکتا ہے محتاج بالذات نہ ہونے کی صورت میں شے کی ذات نہ احتیاج کی علت ہو اور نہ عدم احتیاج کی پس اس صورت میں محتاج بالذات نہ ہونا تو صادق آئے گا مگر مستغنى بالذات ہونا صادق نہیں آئے گا کیونکہ اس میں شرط ہے کہ شے کی ذات عدم احتیاج کی علت ہو اور یہاں نہ احتیاج کی علت ہے اور نہ عدم احتیاج کی!

اور اگر مستغنى بالذات کا دوسرے مفہوم معتبر مانتے ہیں یعنی یہ کہ اس کی ذات احتیاج کی علت نہ ہو تو ہمیں متن کا یہ دعویٰ تسلیم نہیں کہ صورت جسمیہ یا کوئی بھی شے محل سے مستغنى بالذات۔ بالمعنى الشافعی — ہو گی تو اس کا حلول محل میں محال ہو گا۔ کیونکہ عین مکن ہے کہ وہ اس معنی کے لحاظ سے مستغنى بالذات ہو، لیکن کسی اور علت خارجی کی وجہ سے محل کی محتاج ہو اور اس کی وجہ سے حلول ثابت ہو۔

سوال اکیا صورت جسمیہ مطلقاً مادہ کو چاہتی ہے؟ اثبات ہیوی کی دلیل کا نتیجہ آخریں مصنف نے یہ لکھا ہے کہ فکل جسم مرکب من الہیوی والصورة۔ اس پر شارح نے ایک سوال اٹھایا ہے کہ یہ تسلیم ہے کہ بعض جگہوں پر صورت جسمیہ مادہ اور ہیوی کو چاہتی ہے۔ لیکن یہ کہ صورت جسمیہ مطلقاً مادہ کو مقتضی ہے، یہ اس بات پر موافق ہے کہ صورت جسمیہ نوع ہو، کیونکہ نوع کا اطلاق حقیقت واحدہ پر ہوتا ہے، لہذا اس کا مقتضی بھی ایک ہو گا، لیکن اگر اسے جنس یا عرض عام مان لیا جائے تو اس کے تفاضل مختلف ہوں گے کیونکہ جنس اور عرض کا تعلق کسی ایک حقیقت سے نہیں ہوتا، پس یہ ضروری نہ ہو گا کہ وہ صرف ہیوی ہی کو مقتضی ہو، اس لیے پر ثابت کرنا بھی ضروری ہے کہ وہ نوع ہو۔

**جواب** صورت جسمیہ نوع ہے۔ شیخ بوجعلی سینا نے صورت جسمیہ کو نوع قرار دیا ہے اور دلیل یہ پیش کی ہے کہ نوع کے افراد میں امتیاز و اختلاف امور خارجیہ کے ذریعے ہوتا ہے۔ اس کے بخلاف جس کے افراد میں امتیاز فضول ذاتیہ کے واسطے سے ہوتا ہے، امثلاً انسان نوع ہے تو اس کے افراد میں اختلاف شخص (شکل و صورت، رنگ و رونگ اور خصوصیات خاصہ) کے ذریعے ہوتا ہے اور شخص اصل شے سے خارج ہوتا ہے اور مثلاً جو ان جس ہے تو اس کے افراد میں ناطق، ناہق، اصاہل وغیرہ سے امتیاز ہوتا ہے، یہ سب فضولیں ہیں جو ماہیت کے اندر داخل ہیں۔

اس اصول پر دیکھ لینا چاہیئے کہ صورت جسمیہ کے افراد میں امتیاز کن چیزوں سے ہوتا ہے۔ شیخ کہتے ہیں کہ ایک صورت کا امتیاز دوسری صورت سے محض خارجی امور سے ہوتا ہے، مثلاً یہ کہ فلاں گرم ہے اور فلاں بارد ہے ایہ طبیعت فلکیہ ہے اور وہ طبیعت غفریہ ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ امور صورت جسمیہ کی ماہیت سے الگ چیزوں ہیں۔ جب ان کا تعلق صورت جسمیہ سے ہوتا ہے تو اس کے افراد ایک دوسرے سے ممتاز ہوتے ہیں اس سے ثابت ہوا کہ صورت جسمیہ نوع ہے۔

**اعتراض** اس تقریر سے تو مقدار کا بھی نوع ہونا ثابت ہو رہا ہے کیونکہ مقدار کے افراد میں امتیاز سطح اور جسم سے ہوتا ہے اور یہ امور مقدار کی ماہیت سے خارج ہیں حالانکہ مقدار — بالاتفاق فلاسفہ — جس ہے۔

جنس امر مہم کو کہتے ہیں۔ جس کا وجود خارجی، بغیر فضولوں کے نہ ہو سکے مثلاً جو ان ایک امر مہم ہے اس میں جب تک ناطق، ناہق اور اصاہل وغیرہ فضولوں کا شمول نہ ہو، کوئی ماہیت وجود میں نہ آئے گی۔ اس لحاظ سے دیکھو تو مقدار ایک امر مہم ہے جب تک اس کے ساتھ سطح یا خط یا جسم کا اعتبار نہ کیا جائے، کوئی ماہیت موجود نہ ہو سکے گی۔ پس معلوم ہوا کہ مقدار جنس ہے اور خط سطح وغیرہ اس کے یہ فضولیں ہیں۔

**سوال از شارح** شیخ کے اس استدلال پر شارح نے دو اعتراض کیے ہیں۔ پہلا اعتراض پوچھا ہے کہ اس تقریر کے باوجود صورت جسمیہ کے عرض عام یا جنس ہونے کا احتمال باتی ہے۔ ممکن ہے کہ فلک کی صورت جسمیہ — جو خارج میں طبیعت فلکیہ کے ساتھ مضم

ہے — عناصر کی صورت جسمیہ — جو طبیعت ملکہ کے ساتھ منضم ہے — سے الگ حقیقت رکھتی ہو یعنی یہ دونوں الگ الگ حقیقت والی صورت جسمیہ ہوں، اور مطلق صورت جسمیہ جس یا عرض عام ہوا دریہ دلوی کی صورت جسمیہ کے مختلف افراد میں امتیاز مخفی امور خارجیہ سے ہوتا ہے، بے دلیل ہے۔

دوسرے اعتراض یہ ہے کہ اگر ہم بالفرض صورت جسمیہ کو نوع مان بھی لیں تو صرف اتنے سے کیوں نہ کہ یہ ثابت ہو گا کہ اس کے تمام افراد مادہ کے محتاج ہونے میں مساوی ہیں۔ ایسا تو اس وقت ہوتا جب وہ مادہ کی محتاج اپنی ذات کی وجہ سے ہوتی، حالانکہ ممکن ہے کہ وہ مادہ کی محتاج اپنے شخص کی بنی اسرائیل کی وجہ سے ہوتی ہے اسی وجہ سے ہوتا ہے تو جیسے فصلوں کے اختلاف سے اسی طرح نوع کے افراد میں امتیاز تباہات کی وجہ سے ہوتا ہے تو جیسے فصلوں کے اختلاف سے جس کے تقاضے بدلتے ہیں اسی طرح کیوں نہ کہا جائے کہ تباہات کے اختلاف سے نوع کے بھی تقاضے مختلف ہوتے ہیں، پس جب تم خص کے اختلاف سے تقاضے بدلتے ہیں تو ہر جگہ مادہ کی احتیاج باطل ہو گئی۔

**دوسرے اعتراض کا جواب** | دوسرے اعتراض کے جواب میں یہ بات کہی گئی ہے کہ شخص کی وجہ سے مادہ کا محتاج نہ ہونا بدہی بات ہے کیوں کہ مادہ کا احتیاج نفس صورت جسمیہ کے باعث ہے اس میں شخص کا دخل نہیں ہذا تباہ کی لفڑی دریان میں نہیں لانی چاہیے۔

(تنبیہ) یہ جواب بغیرے کیونکہ محل نزاع میں بد اہتمام کا دلوی سفا ہست ہے۔

**فصل (متن)** | کیا صورت جسمیہ کا دلوی یا بولی سے علیحدہ ہو سکتا ہے۔ نہیں، صورت جسمیہ کا وجود دلوی کے بغیر نہیں ہو سکتا، اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر بغیر ہیولی تہنا صورت جسمیہ ہو تو اس میں دوا جنمائیں، اول یہ کہ وہ متناہی ہو گی،

دوسرے یہ کہ وہ غیر متناہی ہو گی، غیر متناہی ہونا جمال ہے کیونکہ اجسام سب متناہی ہیں اور غیر متناہی کے بطلان کی دلیل یہ ہے کہ اگر اجسام غیر متناہی انانے جائیں تو یہ ممکن ہے کہ ایک مہماں سے دو امداد ارشکل ملکت نکلیں تو یہ دونوں امداد جس قدر را گے بڑھتے جائیں گے

دونوں کے درمیان کافاصلہ بھی بڑھتا جائے گا۔ اب اگر یہ کوک دلوں استہدا فیر متناہی ہی ہیں تو لازم آئے گا کہ ان دونوں کے درمیان فاصلہ بھی فیر متناہی ہی ہو۔ اب خیال کرو کہ فاصلہ فیر متناہی ہی ہوئے کے باوجود دونوں استہدا دلوں کے درمیان مخصوص ہے، پھر فیر متناہی ہی کہاں رہا یہ خلاف مزدھن ہے۔

اسی طرح پہلا احتمال یعنی متناہی ہو نا بھی باطل ہے، کیونکہ اگر صورت جسمیہ مجردہ متناہی ہوگی تو وہ ایک حد یا چند حدوں کے احاطے میں ہوگی، پس وہ متشکل ہو گی کیونکہ شکل اس سیستم کا نام ہے جو مقدار کے احاطے سے حاصل ہوتی ہے خواہ ایک حد اس کا احاطہ کرے یا چند حدیں۔ اب سوال یہ ہے کہ وہ شکل صورت جسمیہ کو کس علت سے حاصل ہوتی اس میں تین احتمال ہیں، اول یہ کہ خود اس کی ذات کی وجہ سے حاصل ہوتی ہو، دوسرے یہ کہ اس کے لازم ذات کی وجہ سے حاصل ہوتی ہو، تیسرا یہ کہ کسی سبب عارضی کی وجہ سے حاصل ہوتی ہو۔

پہلا اور دوسرے احتمال باطل ہے کیونکہ ذات بالازم ذات کی وجہ سے اگر شکل حاصل ہوگی تو تمام اجسام کا ہم شکل ہونا لازم آتے گا جو بداہست باطل ہے، تیسرا احتمال بھی غلط ہے، کیونکہ اگر سبب عارضی کی وجہ سے شکل کا حصول ہو گا تو جب اس سبب عارض کا زوال ہو گا تو یہ شکل بھی زائل ہو جاتے گی پھر وہ دوسری شکل کے ساتھ متشکل ہو گی تو لازم آتے گا کہ وہ قابل انفعال ہو، اور ہو چیز قابل انفعال ہو، اگرچہ کہ وہ ہیوئی اور صورت جسمیہ سے مرکب ہوگی حالانکہ اسے صورت جسمیہ مجردہ مانا تھا، پس جب دونوں احتمال باطل ہو گئے تو صورت جسمیہ مجردہ عن الہیوی کا وجود بھی باطل ہو گیا

**سوال** جو دلیل یہاں ذکر گئی ہے اس سے جسم کا متناہی ہونا ثابت ہوتا ہے زکر صورت جسمیہ کا، جب کہ مصنف صورت جسمیہ کو متناہی ہی ثابت کرنا چاہتے ہیں۔

**جواب** یہاں دلیل میں جو اجسام کا لفظ آیا ہے اس سے جسم مراد ہیں ہے بلکہ بعد مراد یہ ہے اور چونکہ بعد میرم کے لیے لازم ہے، اس لیے مزوم بول کر لازم مراد یا گیا ہے لیکن یہ مراد لینا بعد سے خالی ہیں ہے کیونکہ اس صورت میں بعد کا متناہی ہونا ثابت ہو گا،

صورت جمیع کا ہمیں (لطیف) شارح کی عبارت ولا تخلو عن بعد میں ایک خاص لطیف ہے وہ یہ ہے کہ اگر لا تخلو کی ضمیر را وہ کی جانب راجح ہو تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ بعد مراد لینا، بعد اور تکلف سے خالی نہیں ہے اور اگر اس کی ضمیر اجسام کی طرف لوٹے تو اس کا مطلب یہ ہو گا، "اجسام بعد سے خالی نہیں ہوتے" اپس بعد جسم کے لیے لازم ہے اور یہاں ملزم ملزم بول کر لازم مراد لیا گیا ہے۔

سوال متن کی مذکورہ دلیل جسے برهان ملکی کہا جاتا ہے، اس پر شیخ بولی سینا نے کیا اعلیٰ کیا ہے؟

جواب اعتراف کی تقریر یہ ہے کہ متولی نے یہ جو کہا کہ دلوں امداد اگر غیر متناہی ہوں گے تو دلوں کے درمیان کا فاصلہ بھی غیر متناہی ہو گا۔ یہ بات تسلیم نہیں۔ اس دلیل سے اتنی بات تو ثابت ہو رہی ہے کہ دلوں امداد دلوں میں تراوید لامتناہی ہو سکتا ہے یعنی اس میں تراوید کی صلاحیت الی غیر النہایہ ہے اور اس کے واسطے سے درمیانی بعد میں تراوید لامتناہی ہو سکتا ہے لیکن اس سے یہ بات ثابت نہیں ہو رہی ہے بالفعل کوئی غیر متناہی بعد پا یا جارہا ہے بلکہ یہ بعد دیگر سے پتچہ اور ابعاد ہیں ان میں ہر پتچہ والا بعد متناہی ہے اور اس پر والا بعد بقدر متناہی اسے زائد ہے پس اور واسے ابعاد خواہ ان کا سلسلہ کتنا ہی دراز ہو بہر حال متناہی ہی ہوں گے۔ کیونکہ جو چیز کسی متناہی سے بقدر متناہی زائد ہو، وہ خود متناہی ہو گی۔ اس کی مثال یوں بھجو جیسے عدد ہے کہ اس میں تراوید الی غیر النہایہ ہو سکتا ہے لیکن اس کا ہر گز یہ مطلب نہیں ہے بالفعل اعداد غیر متناہی موجود ہیں بلکہ اعداد کے اس غیر متناہی سلسلہ میں جتنے اعداد پائے جاتے ہیں وہ متناہی ہیں کیونکہ اور والا عدد داپنے سے پتچہ واسے عدد سے صرف ایک مرتبہ زائد ہے اسی طرح ابعاد کا تراوید کبھی الی غیر النہایہ ہو سکتا ہے لیکن اس غیر متناہی سلسلہ میں جو ابعاد ہوں گے وہ سب متناہی ہوں گے لہذا غیر متناہی کا متناہی ہونا لازم نہیں آتا۔

سوال شیخ کے اس اعتراف کا جواب کسی نے دیا ہے اور دیا ہے تو کیا؟

جواب شیخ کے اس اعتراف کا جواب سید شریف جرجانی نے دینے کی کوشش کی

ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر تم دونوں امتدادوں کے درمیان الفرائج کو بقدر امتداد مانتے ہو تو چونکہ امتداد دین غیر متناہی ہیں اس لیے لا ازاً الفرائج کو بھی غیر متناہی ماننا پڑے گا اور اس کے باوجود دلخصور بین حاضرین ہو گا وانہ محال۔

**اعتراض** شارح کہتے ہیں کہ یہ محال اس لیے لازم آتا ہے کہ آپ دو متصاد چیزوں کو بیک وقت مان رہے ہیں بالکل ایسا جیسے بیک وقت زید کا وجود بھی مانا جاتے اور اس کا عدم بھی۔ ظاہر ہے کہ یہ محال ہے: پھر اگر اس محال کی وجہ سے کوئی دو سرا محال لازم آتے تو بعید ہی کیا ہے؟

اس کی تفصیل یہ ہے کہ ایک طرف آپ یہ تسلیم کر رہے کہ دونوں امتداد غیر متناہی ہیں پھر یہ بھی کہہ رہے ہیں کہ ان دونوں کے درمیان کوئی بعد ہو گا جو غیر متناہی ہو گا۔ سوال یہ ہے کہ جب دونوں امتداد غیر متناہی ہیں تو درمیان بعد کا وجود کہاں مانیں گے کیونکہ درمیان کا بعد وہ خط ہے جو ایک امتداد سے نکل کر دوسرے امتداد میں پیوست ہو اس خط و اصل کو جہاں آپ فرض کریں گے وہیں وہ دونوں امتداد متناہی ہو گئے تو آپ نے پہلے انھیں غیر متناہی کہا پھر درمیانی بعد کے لاحظ کے لیے مانا ہی بنا دیا وہیں ہے: الاجماع النقیضین

**سوال** برہان ملی کی مفصل تقریر جس پر مذکورہ بالا اعتراض نہ پڑے کیا ہے؟

شارح نے دلیل مذکور کی مزید وضاحت کے لیے ملزادہ روی کا قول نقل **جواب** کیا ہے: جو شیعہ کی کتاب شفاف اور سید سند کی شرح کفر العین سے اخذ ہے وہ کہتے ہیں کہ اس دلیل کی ایسی تقریر جس سے مذکورہ بالا اعتراض دفع ہو جاتے تین مقدمات پر موقوف ہے۔

**مقدمات اولیٰ**: ایک مبدأ سے دو امور بطریق مثبت نکل کر ای غیر النہایات تو اس بات کا لازمی امکان ہے کہ ان دونوں کے درمیان غیر متناہی تعداد میں ابعاد اس طرح مانے جائیں کہ ہر دو بعد کے درمیان خاصل مساوی ہو۔ مثلاً ایک ایک ہاتھ کی مسافت پر خطوط فرض کیے جائیں جو دونوں امتداد کی متعلق ہوں، پہلے بعد کا نام بعداً مل رکھیں، اس کے بعد بعداً اول اور بعد ثانی، ونکذما۔

مقدمہ ثانیہ : چونکہ دلوں امداد بطریق مشکل ہیں اس لیے جتنا اگے بڑھتے جائیں گے دلوں کے درمیان انفراد بقدر صادی زیادہ ہوتا جائے گا۔ پس بعد اصل جتنی مقدار میں ہو گا بعد اول اس سے ایک ہاتھ زائد ہو گا۔ پھر بعد ثانی، بعد اول سے ایک ہاتھ زائد ہو گا۔ دوسرے نقطوں میں یوں کہہ سکتے ہیں کہ ہررا بعد والا بعد اپنے مقابل کے بعد پر من ایک ہاتھ زائد کے مشکل ہو گا پس ہرروہ بعد جو بعد اصل کے اوپر فرض کیا گیا ہے، وہ بعد اصل اور زائد پر مشتمل ہے اور چونکا بعد غیر متناہی ہیں اس لیے زیادات بھی غیر متناہی ہیں۔

مقدمہ ثالثہ : ان زیادات غیر متناہی میں سے ہر ایک، جس بعد میں پلتے جاتے ہوں گے، اس بعد کے اوپر جو بعد ہو گا اس میں مجمعاً پائے جائیں گے۔ مثلاً بعد اول اور بعد ثانی میں دو زیادات ہیں یہ دلوں زیادات بعد ثالث میں پائے جائیں گے اور پھر ان میں میں جو تین زیادات ہیں وہ بعد راتج میں موجود ہوں گے۔ وہکذا ای غیر نہایہ۔ اگر یہ سلیم کیا جائے کہ نیچے کے ابعاد کے زیادات اوپر والے بعد میں موجود ہیں تو لازم آئے گا کہ ان کے اوپر بعد ہیں نہیں ہے اور انھیں ابعاد میں سے کوئی آخری بعد ہے اور اس تقدیر پر دلوں امداد اول کا متناہی ہونا لازم آئے گا، حالانکہ وہ غیر متناہی ہے۔

برہان علمی کی تقریر مکمل مقدمہ ثالثہ غیر نہایہ تک جائیں گے، تو ضروری ہے کہ ان دلوں کے درمیان ابعاد غیر متناہی بقدر واحد پائے جائیں۔ (یہ کم مقدمہ اولیٰ اپنے ان دلوں کے درمیان زیادات غیر متناہی پائے جائیں گے (یہ کم مقدمہ ثانیہ) اور پھر وہ زیادات غیر متناہی پائے جائیں گے جو سب کے اوپر ہے (یہ کم مقدمہ ثالثہ) اور نظاہر بات ہے کہ جو بعد زیادات غیر متناہی پر مشتمل ہو گا، وہ خود غیر متناہی ہو گا اور مخصوصاً میں حاضر ہیں بھی ہو گا۔ پس دلیل ثابت ہو گئی اور منع مذکور درج ہو گیا۔

سوال کیا برہان علمی کی اس تفصیلی تقریر پر کوئی اعتراض نہیں ہے۔

فلاسفہ کی کوئی ایک بات بھی ایسی ہو گئی جو اعتراض سے خالی ہو؟ اس تقریر پر جواب دواشکال ہیں۔

**پہلا اشکال** پہلا اشکال یہ ہے کہ تیرے مقدمہ میں اپنے یہ جو کہا ہے کہ ان زیادات غیر مناہیہ بعد میں موجود ہو گا۔ یہ بات ہمیں تسلیم نہیں کریں بلکہ زیادات میں سے ہر ایک کا، کسی ایک بعد میں پا یا جانا، بھروسے کے پاسے جانے کو متلزم ہو گا کیا ایسا نہیں ہو سکتا کہ علی سبیل الاغزادہ زیادات غیر مناہیہ کسی ایک بعد میں پاسے جاتیں، آخر اس معنی کا کبھی تواحتاں ہے یعنی مجموعی اعتبار سے زیادات غیر مناہیہ بعد واحد میں نہیں پاسے گئے جیسے کہا جاتا ہے کہ یہ روٹی ہر ایک آدمی کا بیٹھ جھکتی ہے، یا اس آگر میں ہر آدمی رہ سکتا ہے تو کیا اس کا مطلب یہ ہے کہ تمام آدمی بیک وقت اس روٹی سے پہیٹ بھروسکتے ہیں یا تمام آدمی بیک وقت بھروسی طور سے اس گھر میں سا سکتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ کوئی شخص بقید ہو شیخ و خواص میں طلب نہیں مراد لے سکتا یہ فact ہے کہ علیحدہ علیحدہ ہر آدمی کے لیے یہ روٹی ٹیا یہ مرکان کافی ہے اسی طرح ممکن ہے کہ وہ جملہ زیادات علیحدہ علیحدہ مختلف اوقات میں ایک بعد کے اندر پاسے جاتیں۔

**جواب** اس کے جواب میں یہ بات کہی گئی ہے کہ ابعاد غیر مناہیہ میں سے ہر ایک اور والا بعد جب بیچے والے بعد اور مزید پر مشتمل ہے تو یہ بات نزد اثابت ہے کہ ایک بعد میں یہ پورا مجموعہ موجود ہو گا۔ جب زیادات غیر مناہیہ کا مجموعہ کیا موجود ہے تو وہی مجموعہ اس آخری بعد میں ہو گا۔ پس ثابت ہو گیا کہ زیادات غیر مناہیہ کا مجموعہ اسی موجود ہے علی سبیل الاغزادہ نہیں۔ لیکن اس جواب پر پھر یہ اشکال وارد ہوتا ہے کہ اس مجموعہ سے اپنے کیا مراد دیتے فیہ بحث ہیں جس کے بارے میں کہا گیا ہے کہ وہ ایک بعد میں موجود ہے۔ اگر اس سے مراد مجموعہ منناہی ہے تو مسلم ہے مگر اس سے زیادات غیر مناہیہ کے مجموعہ کا بعد واحد میں ہونا کیسے ثابت ہو گا اور اگر اس سے مراد مطلق مجموعہ ہے، خواہ منناہی ہو یا غیر منناہی۔ تو ہم یہ نہیں کرتے کہ ایسا مجموعہ کسی ایک بعد میں پایا جاسکے گا۔ کیونکہ ابعاد غیر مناہیہ جو زیادات غیر مناہیہ پر مشتمل ہیں، ان کے لیے آخری کا تصور ہی نہیں ہے۔ کیونکہ وہ تو غیر منناہی ہی ہیں۔ پس زیادات غیر مناہیہ کا مجموعہ اور پھر اس کا کسی ایک بعد میں ہونا ثابت ہی نہ ہو گا۔

**دوسرا اشکال** ابر ان سلسلی کی ذکورہ بالآخر برپر دوسرا اسرا ضریب یہ ہے کہ زیادات غیر مناہیہ میں جو

مقدار متساوی کی قید لگائی ہے، وہ لغو ہے، کیونکہ جو بعد غیر متناہی زیادات پر مشتمل ہو گا وہ فیروزناہی، ہو گا خواہ زیادات متساوی ہوں یا متناقص ہوں، یا متزاں ہوں، کیونکہ وہ زیادات متحداری ہیں۔ لہذا زیادات جتنے بڑھتے جائیں گے، مقدار بھی بڑھتی جائے گی۔ اگر وہ غیر متناہی ہوں گے تو جو بعد ان پر مشتمل ہو گا وہ خود بخود غیر متناہی ہو گا۔

**جواب** اس اعتراض کا بعض لوگوں نے جواب دیا ہے کہ اگر زیادات متناقص ہوں گے تو ان پر مشتمل ہونے والا بعد غیر متناہی نہ ہو گا۔ خواہ زیادات غیر متناہی ہوں، اس کی دلیل یہ ہے کہ ہم مثلاً ایک بالشت کا خط امداد دین پر ان کراس کو بعد اصل قرار دیں پھر اس کے نصف کو بعد اول، پھر نصف کے نصف کو بعد ثانی و مکذا اتنی غیر النهاية، کیونکہ خط غیر متناہی تقسیم کو قبول کرتا ہے۔ مگر اس کے باوجود ان زیادات کا مجموع ایک بالشت بھی نہ ہو گا، اس اگر تراوید متساوی یا متزاں ہو تو مطلوب حاصل ہو سکتا ہے بلکہ جب متساوی سے مطلوب حاصل ہو گا تو متزاں سے بدرجہ اولی حاصل ہو گا، اس نے صرف متساوی پر کتفا کیا گیا اور متزاں کا ذکر نہیں کیا گیا۔

**جواب الجواب** مگر یہ صرف صلاحیت اور قوت کے مرتبے میں ہے، تقیمات متناہیہ بالفعل اس میں محال ہیں اور اگر واقعۃ وہ غیر متناہی تقیمات بالفعل موجود ہو جائیں تو ان کا مجموع بعد اہم غیر متناہی ہو گا۔ کیونکہ اجزا کے کثیر ہونے سے مقدار میں بھی اضافہ ہو گا، پس جب اجزا غیر متناہی ہوں گے تو مقدار بھی غیر متناہی ہو گی۔ اور جو بعد ان اجزا پر مشتمل ہو گا وہ بھی غیر متناہی ہو گا۔

**سوال** متن میں یہ جو کہا گیا ہے کہ مقدار کے ایک یا چند حدود کے احاطے سے شکل حاصل ہوتی ہے اس سے کیا مراد ہے؟

**جواب** مقدار سے مراد جسم تعلیمی یا سطح ہے، خط اگرچہ مقدار ہے، مگر اس کے اطراف نقطے ہیں اور نقطے کسی چیز کے احاطہ کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے اس نے خط کو مشکل نہیں کہا جاسکتا۔

**سوال** شکل کی یہ تعریف زاویوں پر صادق آتی ہے کیونکہ زاویہ اس ہیئت اور کیفیت

کو کہتے ہیں جو مقدمہ اکاس ہیئت سے حاصل ہوتی ہے کہ وہ ایک یا زیادہ حدود سے احاطہ نا فہر کے ساتھ گھری ہوتی ہے اس لحاظ سے زاویہ پر بھی شکل کا اطلاق ہوتا ہے۔

**جواب** شکل میں احاطہ تامہ ہونا ضروری ہے اور زاویہ میں احاطہ ناقص ہوتا ہے مثلاً ایک سطح مستوی فرض کریں جو تین خطوط سے گھری ہو تو اگر تینوں خطوط اس کو مکمل محيط ہیں تو ہیئت حاصل ہو گی وہ شکل ہے اور اگر دو ہی خط مانیں کہ وہ دونوں ایک نقطہ پر مطلائقی ہیں تو اس اعتبار سے جو ہیئت حاصل ہو گی وہ زاویہ ہے۔

**سوال** شکل کی مذکورہ تعریف جامن نہیں ہے کیونکہ یہ تعریف محيط کردہ وغیرہ کے اور صادق نہیں آتی۔ وجہ یہ ہے کہ آپ نے مقدار محااط کی ہیئت کو شکل کہا ہے اور محيط کردہ محيط ہے ایک یا چند حدود سے محاط نہیں ہے۔

**جواب** شارح کہتے ہیں کہ مذکورہ تعریف پر یہ اعتراف ضرور قائم ہے۔ اس لیے مناسب یہ ہے کہ شکل کی تعریف میں تھوڑی سی ترمیم کی جائے۔

**شکل کی تعریف میں ترمیم** اس کی مناسب تر تعریف یہ ہے کہ شکل وہ ہیئت ہے جو مقدار کو احاطہ کی وجہ سے حاصل ہو، خواہ مقدار کا احاطہ کوئی ایک حد یا حدود کریں، یا خود مقدار کسی کا احاطہ کرے، اس تعریف کی بنا پر محيط دائرہ پر شکل کی تعریف صادق آئے گی کیونکہ وہ خود محيط ہے۔

**سوال** مصنف نے کہا ہے کہ اگر صورت جسمیہ متناہی، ہو گی تو شکل ہو گی۔ اس پر یہ اشکال ہے کہ متناہی، ہونے کی صورت میں مشکل ہیں اس وقت لازم آئے گا جبکہ دو تمام جہات میں متناہی ہوتا کہ ہمہ جہت احاطہ پایا جائے جو شکل کے وجود کے لیے ضروری ہے اور صورت جسمیہ کے عدم متناہی کو باطل کرنے کے لیے جو بہان سلمی پیش کی گئی ہے اس سے تمام چہتوں میں متناہی ہونا ثابت نہیں ہوا ہے فرض کرو اگر عدم متناہی فقط طول کی جہت میں نہیں، عرض میں نہ مانیں تو اس میں بہان سلمی جاری نہ ہو سکے گی کیونکہ بہان سلمی میں ایک نقطہ سے دو امتدادی شکل مشتمل نہ کہتے ہیں اور ان دونوں میں غیر متناہی الفراج ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ الفراج غیر متناہی عرض کے عدم متناہی پر موقوف ہے لپس بہان سلمی

کا اجر اہر فاس صورت میں ہو سکتا ہے جب کہ کم از کم طول اور عرض دونوں میں عدم تناہی کا دعویٰ کیا جائے اور اگر صرف طول میں عدم تناہی کو مانا جائے تو براہان سلی اس کو باطل نہیں کر سکتی، اس سے علوم ہو اکبر بہان سلی کی وجہ سے تمام چہتوں میں تناہی ہونا ثابت نہیں ہوتا، لہیں صورت جسمیہ کا مشکل ہونا بھی خواب دنیاں ہو گیا۔

اس پر شارح نے مصنف کے طریقے سے گریز کی راہ اختیار کی اور کہا کہ یہیں صورت

**جواب** | مجردہ کے تشکل کو ثابت کرنے کی حاجت ہی نہیں اس کے بغیر بھی ہمارا مدعیٰ

ثابت ہو گا، فرض کرو وہ ایک ہی جہت میں متناہی ہے، اور مشکل نہیں ہے، تب بھی اس تناہی کی وجہ سے اس کو ایک ہیئت مخصوصہ حاصل ہو گی لہیں ہمارا کلام بجاے شکل کے ہی ہیئت میں جاری ہو گا۔

متن میں دعویٰ کیا گیا ہے کہ اگر شکل کو سبب عارض کی وجہ سے مانا جائے تو سبب

**سوال** | عارض کے زوال کی وجہ سے شکل زائل ہو جائے گی اور اس کے بجائے دوسری شکل آجائے گی، اس تبدیلی شکل سے انفصال لازم آتے گا، اس پر امام رازی نے اعتراض کیا ہے کہ ایسا ہستہ ہوتا ہے کہ بغیر کسی انفصال کے شکل تبدیل ہو جاتی ہے مثلاً مٹی کا لوتھرا اگوں ہو، اس میں تصرف کر کے اسے چوکور بنا دیا جائے تو اس میں یہ تبدیلی بغیر انفصال کے ہو جائے گی۔

**جواب** | بے شک اس صورت میں انفصال نہیں ہے لیکن یہاں ایک اور بات پائی جاتی

ہے، وہ ہے انفعال! اور انفعال بھی مادہ ہی کے لوازم میں سے ہے، تفصیل اس کی یہ ہے کہ جسم میں دو باتیں پائی جاتی ہیں، ایک فعل اور ایک انفعال، ان دونوں صفات کے موصوف بھی الگ الگ ہونے چاہیے، ایک ہی چیز فاعل بھی ہو اور منفعل بھی، ایسا ممکن نہیں پس انفعال کا تعلق مادہ سے ہے اور فعل کا تعلق صورت جسمیہ سے۔

**اعتراض** | لیکن یہ قاعدہ کہ ایک ہی چیز فاعل اور منفعل نہیں بن سکتی، اس پر نقض وارد ہوتا

ہے، نقض اجمالی بھی اور نقض تفصیلی بھی، نقض اجمالی یہ ہے کہ مثلاً نفس ناطقة اپنے تحت ابدان میں موثر اور فاعل ہے اور اپنے ماقوم مبادی عالیہ مثلاً عقول وغیرہ سے متراث اور منفعل بھی ہے۔ حالانکہ نفس ناطقة مادی چیز نہیں ہے، پھر انفعال کیونکر ہوا۔

تفصیلی یہ ہے کہ ہو سکتا ہے کہ شے واحد میں دو جہتیں ہوں ایک جہت سے خالی ہو اور ایک جہت سے نفعی۔ جیسا کہ مثال مذکور میں نوکری سے معلوم ہوتا ہے۔

**سوال** متن میں کہا گیا ہے کہ کل ما قبل الانفصال فیہ مركب من المیہیوی  
والصورة اس عبارت پر بظاہر اشکال ہوتا ہے کہ بات تو صورت جسمیہ مجرہہ عن الجیوی  
کی جملہ رہی ہے اس یہے ایک کی دلیل سے یہ لازم آیا کہ انفصال کی تقدیر پر صورت جسمیہ ہیوی اور  
صورت جسمیہ سے مركب ہو گی یہ تو ترکیب الشیئی من نفسہ و من غیرہ ہے جو کہ حال ہے۔

**جواب** اسی اشکال کی وجہ سے شارح نے اس کی اصلاح کی ہے اور کہا کہ اس طرح کہنے  
کے بجائے یوں کہنا چاہیے۔ کل ما قبل الانفصال فیہ مختار للجیوی  
تاکہ اشکال نہ رہے۔

**سوال** متن میں شکل کی علت کو تین احتمالات میں مختصر کر دیا ہے کہ یا تو صورت جسمیہ کی ذات  
کی وجہ سے ہو گی یا لازم ذات کی وجہ سے یا سبب عارض کی وجہ سے۔  
معترض لکھتا ہے کہ تین ہی احتمال نہیں ہیں اور بھی ہیں۔ (۱) صورت جسمیہ مع لازم ذات شکل کی  
علت ہو (۲) صورت جسمیہ مع سبب عارض علت ہو (۳) لازم ذات مع عارض علت ہو۔

(۱) تینوں کا مجموع علت ہو (۵) امر مباین تہنا علت ہو (۶) امر مباین اپنے فیر کے ساتھ ملکر علت ہو۔  
یہ احتمالات ضرور موجود ہیں لیکن ان کا باطل، ہونا چونکہ مصنف کی تقریر سے واضح

**جواب** ہے اس یہے ان سے تعریف کی ضرورت نہیں سمجھی اس کی تفصیل یہ ہے کہ پہلی صورت  
یہ تو اسام کا تنشکل بیشکل واحد ہو نا لازم آئے گا اور اس کے بعد کی تین صورتوں میں  
جن میں سبب عارض شامل ہے۔ اس کا دوسرا شکل کے ساتھ تنشکل ہو نا لازم آئے گا پس  
انفصال یا انفعاں کو متکرر ہو گا۔

رو گیا امر مباین، تو یہ بد اہم معلوم ہے کہ امر مباین کا تعلق تمام اشکال کے ساتھ مساوی  
ہے۔ پس ایک مخصوص شکل کی علت بننے کے لیے کسی خاص رابطہ کی ضرورت ہو گی ورنہ کوئی بلا منجع  
لازم آئے گی اب ہم پوچھیں گے کہ وہ امر مباین رابطہ مخصوصہ کے ساتھ اس شکل کے تحقیق کے لیے  
کافی ہے یا اس کے لیے کسی معاون کی ضرورت ہو گی اگر آپ کہتے ہیں کہ وہ امر مباین مع رابطہ شکل

کے تحقیق کے لیے کافی ہے۔ توابِ زوال یہ ہے کہ وہ امر مبین ممتنعِ الزوال ہے 'یا ممکن الزوال' اگر آپ کہتے ہیں کہ وہ ممتنعِ الزوال ہے، یعنی واجبِ الوجود ہے تو ہم را باطح اور امورِ مذکورہ کے دہیان تردید جاری کریں گے لیعنی یہ کہ وہ رابطہ — صورتِ جسمیہ کی ذات کی وجہ سے حاصل ہوا یا الائم ذات کی وجہ سے یا سببِ عارض کی وجہ سے، یا دو دو یا تینوں کے مجموعہ کی وجہ سے، ہر صورت کے محدود راستے بیان کیے جا سکتے ہیں اور اگر آپ کہتے ہیں کہ وہ ممکن الزوال ہے تو تبدلِ اشکال اور پھر ان فضائل یا انفعاں لازم آئے گا۔ اسی کو شارح نے محدود راستے کہا ہے اور اگر آپ کہتے ہیں کہ امر مبین ممتنعِ الزوال میں یا ممکن الزوال پہلی صورت کی محدود راستے ہو گی تو سوال یہ ہے کہ وہ امر مبین اور محاون ممتنعِ الزوال میں یا ممکن الزوال پہلی صورت میں رابطہ اور امورِ مذکورہ کو کہا ہے اس سبب سابق تردید جاری ہو گی اور دوسری صورت میں محدود راستے کہا ہے گا۔

چونکہ ان احتمالات کی نقی نمکورہ متن تینوں احتمالات کے ابطال کی روشنی میں بھی

چاکتی تھی اس یعنی صرف نے ان سے تعریض نہیں کیا۔

ہو سکتا ہے کہ امر مبین ممکن الزوال شکل اور صورتِ جسمیہ دونوں کی علت ہو۔

**اعتراض** | جب اس کے زوال سے شکل ختم ہو جائے گی تو صورتِ جسمیہ بھی ساتھ میں نابود ہو جائے گی اس صورت میں تبدلِ شکل کا بھی ہر اسی ختم ہو جائے گا پھر نہ شکل بدلتی اور نہ انفعاں و انفعاں لازم آیا۔

امر مبین اگر محدود ہے تو ابتدی ہے ہو گا اور ممکن الزوال نہیں ہو گا اور اگر اسے ممکن الزوال

**جواب** | مان لیں تو محدود ہو گا مادی، ہو گا اور کوئی مادی چیز صورتِ جسمیہ کی علت نہیں بن سکتی کیونکہ صورتِ جسمیہ کو مجرد میں امداد نہیں آتا۔ ہمداہ اہشرف ہے اور مادی چیز اس ہوتی ہے اور اس اہشرف کے بیچ علت نہیں بن سکتی جیسا کہ اثباتِ عقل کی بحث میں اسے ثابت کیا جائے گا۔

**مناقشہ** | مان یہ ہو سکتا ہے کہ شکل کی علت خاص صورتِ جسمیہ کا شخص ہو تو جب وہ شخص زائل ہو جائے گی اور دوسرے شخص کی وجہ سے دوسری خاص صورتِ جسمیہ اور اس کی شکل حاصل ہو گی اس طرح ایک صورتِ جسمیہ پر تبدل اشکال لازم نہیں آئے گا۔

**مناقشہ کا جواب**:- اس کا جواب شارح نے اللہ تعالیٰ ایمان یقان کہ کر دیا ہے اور یہ اس کے

ضعف کی جانب اشارہ ہے، جواب کا حاصل یہ ہے کہ شکل کی علت شخص کو قرار دینا غلط ہے نہیں بلکہ حکما نے تو شخص کی علت شکل کو قرار دیا ہے پھر اگر شخص کو شکل کی علت قرار دیا جائے تو دور لازم آئے گا یہ جواب ضعیف ہے کوئی شکل موقوف ہے حدود پر، اور حد موقوف ہے مقدار پر اور قرار موقوف ہے جسم پر اور جسم موقوف ہے صورت جسمیہ پر، اس سے معلوم ہوا کہ شکل صورت جسمیہ سے بھرا حاصل کیا ہے پھر وہ اس کے شخص کے لیے علت کیسے بن سکتی ہے۔

امر مباین کے سلسلے میں ایک اور توجیہ اور پر یہ جو کہا گیا ہے کہ امر مباین شکل کے لیے امر مباین کے سلسلے میں ایک اور توجیہ ہے علت ہو تو یہ باطل ہے اور اس کے ابطال کی توجیہ گزر چکی ہے۔ اب اس کی دیکھ دوسری توجیہ کرتے ہیں اور یہ کہ اگر شکل مبنی کے لیے امر مباین یعنی عقل فعال علت بنے تو چونکہ عقل فعال کی نسبت تمام اشکال کے ساتھ مساوی ہے اس لیے کسی مخصوص و متعین شکل کے واسطے علت بننے کے لیے کوئی شخص درکار ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ وہ شخص کیا ہے؟ صورت جسمیہ ہے؟ اس کا لازم ذات ہے؟ یا عارض ہے؟ اور یہ سارے اختلالات باطل ہو چکے ہیں پس معلوم ہوا کہ امر مباین یعنی عقل فعال کو شکل کی علت مانا میں ہے۔

یہ جواب اس قاعدہ پر مبنی ہے ہیوں عصری، صورت جسمیہ، اعراض اور نفوس سب کا فیضان عقل فعال سے ہے۔ ہم نے اس جواب کو دو وجہ سے نہیں اختیار کیا۔ ایک تو اس لیے کہ قاعدہ منکورہ پر کوئی دلیل قائم نہیں ہے۔ دوسرے یہ کہ فلاسفہ خود اس کے قاعدہ کے سلسلے میں مذکور ہیں جنما پڑیں یہ لوگ افعال کو عقل فعال کی جانب نسبت نہیں کرتے جیسا کہ صورت اور عیہ اور میل اور مزاج کے مباحث سے پتہ چلتا ہے۔

فصل : کیا ہیوں صورت جسمیہ کے بغیر پایا جاتا ہے؟

مشن بلا استقلال ہیوں صورت جسمیہ سے الگ نہیں ہو سکتے کوئی اگر صورت جسمیہ سے علیحدہ دو وضع ہو یعنی قابل اشارہ جسمیہ ہو، دوسرے یہ کہ وہ دو وضع یعنی قابل اشارہ جسمیہ نہ ہو پر دونوں احتمال باطل ہیں لہذا ہیوں کا صورت جسمیہ سے علیحدہ دو وجود بھی باطل ہے۔

اب پہلا احتمال دیکھو کہ کیوں باطل ہے؟ اس کے بطلان کی وجہ یہ ہے کہ ذو وضع ہونے میں دوا احتمال ہیں۔ ایک یہ کہ وہ قابل تقسیم ہو۔ دوسرا یہ کہ وہ قابل تقسیم نہ ہو۔ قابل تقسیم نہ ہونا تو یقیناً باطل ہے۔ کیونکہ جزء لامتجزی کی بحث میں یہ بات گزر چکی ہے کہ ہر ذو وضع چیز انقسام کو قبول کرتی ہے۔ پس ضروری ہے کہ وہ قابل انقسام ہو لیکن اسے قابل انقسام کہنا بھی غلط ہے کیونکہ اس کے انقسام کی تین صورتیں ہیں۔ اگر ایک چھت میں منقسم ہو تو خط جو ہری ہے اور دو جہتوں میں منقسم ہو تو سطح جو ہری ہے اور تینوں جہتوں میں منقسم ہو تو جسم ہے اور تینوں صورتیں باطل ہیں۔ خط جو ہری ہونا اس لیے باطل ہے کہ خط کا وجود مستقل نہیں ہوتا کیونکہ ہر اس خط جو ہری کو کسی دو سطحوں کے در طرف یعنی دو خط کے درمیان رکھ کر سوال کریں گے کہ وہ دونوں کے درمیان حاجب بتاہے یا نہیں اگرچہ جب نہیں بتا تو خطوط کا مداخل لازم آئے گا اور وہ محال ہے کیونکہ دو خط کا مجموعہ ایک سے بڑا ہوتا ہے اور مداخل کی صورت میں مجموعہ کے اندر کوئی اضافہ نہیں ہوگا اور اگر حاجب بتاہے تو دو جہتوں میں انقسام لازم آئے گا کیونکہ جو حصہ ایک طرف کے خط سے متصل ہے وہ اور ہے اور جو دوسری طرف کے خط سے متصل ہے وہ اور ہے اور خط کا یہ انقسام محال ہے۔ اور سطح جو ہری ہونا بھی محال ہے کیونکہ اس سطح کو ہم دو سطحوں کے درمیان رکھ کر سوال کریں گے اور پھر وہی سب صورتیں یہاں بھی جاری ہوں گی جن کا ذکر خط جو ہری کے سلسلے میں ہو چکا ہے۔ اور جسم ہونا اس لیے محال ہے کہ جسم ہیوں اور صورت جسمیہ سے مرکب ہوتا ہے اور آپ یہاں ہیوں کو صورت جسمیہ سے علیحدہ مان پکے ہیں۔

اب دوسرا احتمال یعنی یہ کہ ہیوں مجرم عن الصورۃ ذو وضع نہیں ہے تو سوال یہ ہے کہ جب اس کے ساتھ صورت جسمیہ کا اقتراں ہو گا تو کس جیز میں حاصل ہو گا اس میں تین احتمال ہیں پہلا یہ کہ کسی جیز میں نہ ہو، دوسرا یہ کہ تمام احیاز میں ہو، تیسرا یہ کہ کسی ایک مخصوص جیز میں ہو۔ پہلا اور دوسرا احتمال تو بد اہمۃ محال ہے اور تیسرا احتمال بھی غلط ہے کیونکہ سکا حصلہ ہر ایک جیز میں ہے پھر کسی ایک جیز میں اس کا پایا جانا ترجیح بلا منزع ہے اور یہ محال ہے۔

پانی جب ہوا ہتا ہے، یا ہوا جب پانی بنت ہے تو اس کا حصول کسی ایک جیز میں سوال ہوتا ہے حالانکہ تمام احیاز کے ساتھ اس کی نسبت برابر ہے تو کیا یہ ترجیح بلا منزع

نہیں ہے؟

**جواب** پہلی وضعی صورت میں جو اس کا حیز ہے وہ دوسری وضع کے حیز کے لیے منع بنا جائیگا  
یہ ترجیح بلا منع نہیں ہے۔

غرض یہ کہ جب دونوں احتمالات اپنی تمام شوق کے ساتھ باطل ہو گئے تو یہوں کا مورث  
جمیع سے مبلغہ وجود بھی باطل ہو گیا۔ (معنی تمام ہوا)

**سوال** مصنف نے فرمایا ہے کہ ہر ذو وضعیجیز انقسام کو قبول کرتی ہے۔ اس کا مفہوم  
بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ جو چیز بھی ذو وضع ہو گی وہ قابل انقسام ہو گی خواہ  
وہ جو ہر ہو یا عرض، لیکن اگر یہی معنی مراد ہو تو اس پر اعتراض ہو گا کہ نقطہ کو فلاسفہ ذو وضع یعنی قابل  
اشارہ حسیہ انتہی ہیں، مگر وہ قابل انقسام نہیں ہے اور جزء لاتجہزی کی بحث میں مصنف نے جو  
چکھ کہا ہے وہ یہ ہے کہ ہر ذو وضع انقسام کو قبول کرتا ہے عرض کے بارے میں وہاں انقسام کو نہیں  
ثابت کیا گیا ہے اور نقطہ قابل انقسام نہیں ہے اسی لیے نقطوں میں تداخل میں ممکن ہے۔

**جواب** مراد وہ ذو وضع ہے جو ہر ہے۔

**سوال** لیکن اس تقریر پر مذکورہ بالامتن وابی دلیل اس وقت ممکن ہو گی جب کہ یہوں کا  
جو ہر ہونا ثابت ہو اس کی کیا دلیل ہے؟

**جواب** ہدیوں کی جوہریت:۔ ہدیوں کے جو ہر ہونے کی دو دلیلیں ہیں، پہلی  
دلیل یہ ہے کہ وہ صورت جمیع کا محل ہے اور صورت جمیع چونکہ جو ہر ہے، اس  
پر اس کا محل بھی جو ہر ہے، دلیل تقریر جامع کی ذیل میں گز چکی ہے۔

دوسری دلیل یہ ہے کہ ہدیوں جسم کا جزو ہے اور جسم جو ہر ہے، اس پر اس کا جزو بھی جو ہر  
ہو گا لیکن اس پر اعتراض ہے کہ سریر کی بہت مخصوص اس کا جزو ہے حالانکہ وہ عرض ہے جب کہ  
سریر جو ہر ہے۔

اس اعتراض کا جواب یہ دیا جاسکتا ہے کہ مشائین جو ہدیوں کا اثبات کرتے ہیں، ان کے

نر دیک کوئی جوہر مرض سے مرکب نہیں ہو سکتا اپس ہیئت سر بر کا جزو نہیں ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ شارج نے ہیوں کی تجوہت کی ان دونوں کی دلیلوں کو انگل شار کیا ہے۔ اگر دونوں دلیلوں کو ایک دلیل بنادیا جائے تو اعتراض نہیں ہو گا کیونکہ ہیئت کو اگر پرستیل تنزل سر بر کا جزو مان لگی لیا جائے تو وہ سر بر کے لیے محل نہیں ہے۔

**سوال** مصنف نے کہا ہے اگر تینوں جہتوں میں منضم ہو تو جسم ہے اس پر شارج نے اقوال لا یخداو الکلام فی هذہ المقام عن احنتراب کہہ کر اعتراض کیا ہے اس اعتراض کی تفصیل کیا ہے؟

**جواب** اس کے لیے ہم کو مصنف کی ابتدائی عبارت کی جانب لوٹنا ہو گا۔ ابتدائیں مصنف نے کہا ہے کہ ہیوں بر تقدیر بر جبر عن الصورہ — یا تو ذو وضن ہو گا یا ذو وضن نہ ہو گا اس میں دوسری شق یعنی ذو وضن نہ ہو گا سے مراد یقیناً ہی ہو گا کہ ذو وضن نہ ہو گا نہ بالذات نہ بالحرض۔ اب سوال یہ ہے کہ اس کے مقابلے میں تجوہی شق ہے یعنی ذو وضن ہو گا اس سے کیا مراد ہے؟ سیاق عبارت اور تعابیں کا تقاضہ یہ ہے کہ اس سے ذو وضن فی الجمل مراد ہو۔ یعنی مطلقاً ذو وضن ہو خواہ بالذات ہو خواہ بالحرض۔ لیکن اگر یہ مان لیا جائے کہ جو جبر مطلقاً ذو وضن ہو گی وہی مراد ہے تو تینوں جہتوں میں انقسام کی تقدیر پر اس کا جو انحصار کر دیا گیا ہے کہ وہ محض جسم ہے یہ صحیح نہیں ہے کیونکہ اس صفت کا حامل تو جسم یعنی بھی ہے، ہیوں بھی ہے، صورت جبکہ بھی ہے اُخربہ تینوں چیزیں ذو وضن فی الجمل ہی ہیں اور تینوں جہتوں میں تفصیل بھی ہوئی ہیں پھر مصنف کا یہ کہنا کہ ذو وضن تینوں جہتوں میں منضم ہو تو جسم ہے۔ یہ دعویٰ انحصار ہے جو صحیح نہیں ہے۔

اور اگر اس اعتراض سے پہنچنے کے لیے ذو وضن سے ذو وضن بالذات مراد لیا جائے تو مصنف کا لفظ اس مراد کی مساعدت نہیں کرتا تاہم اگر اسے مان لیا جائے تو وہی شقون ہیں تردید ممکنہ ہو گی بلکہ ایک تیسرا شق بھی نہ کئے گی۔ کیونکہ اب تردید کی صورت یہ ہو گی کہ ہیوں مجردہ یا تو ذو وضن بالذات ہو گا یا ذو وضن بالحرض ہو گا یا اپنی ذو وضن مطلقاً ہو گا۔ اس میں نشان زدہ شق بڑھ گئی۔

پھر ذو وضن بالذات مراد لینے کی تقدیر پر ایک اور خرابی لازم آئے گی۔ وہ یہ کہ اس صورت

یہ مصنف کی اس عبارت میں کہ "اگر ذو وضع ہو اور نبیل جہتوں میں تقسیم ہو تو جسم ہے" جسم سے صورت جسمیہ مراد لینا ضروری ہے جیسا کہ صاحب شرح مکافات نے کہا ہے۔ کیونکہ ذو وضع بالذات جو کہ منقسم فی الجہات المثلث ہو مغض صورت جسمیہ ہے اس کے جسم جو کہ صورت جسمیہ اور ہیوی سے مرکب ہوتا ہے جسم تو صورت جسمیہ کے واسطے سے ذو وضع ہوتا ہے اور چونکہ بظاہر صورت جسمیہ ہی نظر آتی ہے اس لیے اس پر جسم کا اطلاق ہو سکتا ہے مگر یہاں جسم سے صورت جسمیہ کا مراد لینا ضروری ہے، مگر اس کے چل کر جہاں مصنف نے یہ کہا ہے کہ "جسم ہونا بھی جائز نہیں ہے کیونکہ اگر جسم ہو گا تو ہیوی اور صورت جسمیہ سے مرکب ہو گا" اس عبارت سے وہ سابق عبارت بالکل بے جوڑ ہو جائے گی۔

**سوال** | مصنف کی عبارت ہے لاد نہ ادا انتہی الیہ طرف اس سطح میں خط جو ہری کے دو طرف کے درمیان بخصر یہ کہ دو خطوں کے درمیان رکھا جائے۔ بعض لوگوں نے طرف اس سطح میں مستقیم الاضلاع ہونے کی شرط لگائی ہے، یعنی جن دو خطوں کے طفین یعنی خط کے درمیان اس خط کو رکھا جائے ضروری ہے کہ دو نوں سطح میں مستقیم الاضلاع ہوں، کیا پیر شرط صحیح ہے؟

**جواب** | نہیں، پیر شرط ضروری تو گیا ہوتی، ہمارے مقصد کے یہ ضرر ہے کیونکہ ہیں تو مطلاع خط جو ہری کا ابطال کرنا ہے خواہ وہ مستقیم ہو یا غیر مستقیم اور اس قید کی صورت میں صرف خط جو ہری مستقیم کا ابطال ہو گا جو کہ مقصد کے خلاف ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اگر یہ قید ضروری بھی ہو تو دونوں سطحوں کا ایک ایک ضلع جو خط جو ہری سے تھاں کیسے ہوئے ہے اس کا مستقیم ہونا کافی ہے۔ ان کے تمام اضلاع کے مستقیم ہونے سے کیا غرض ہے؟

**سوال** | شارح نے متن میں بیان کیے گئے قاعدہ کل خطین مجموعہ میں اعظم من الوجہ پر میرک شاہ بخاری شارح ہدایۃ الحکمة کا اعتراض نقل کیا ہے اسے مفصل تحریر کریں۔

**جواب** | میرک شاہ بخاری اس قاعدہ پر اس جگہ یہ اعتراض کیا ہے کہ اس سے کیا مراد ہے کیا یہ مراد ہے کہ دو خطوں کا بیشیست طول کے جمود ایک سے بڑا ہوتا ہے، اگر یہ مراد ہے تو بات بالکل بجا اور قاعدہ درست ہے لیکن مقام زیر بحث میں ہماری لگنگو عرض

کی جہت میں چل رہی ہے۔ یعنی یہ کہ ایک خط و خطوں کے درمیان عرض میں رکھا جائے زکر طول میں اور اگر اس کا مطلب یہ ہے کہ عرض میں دو خطوں کا مجموعہ ایک سے بڑا ہوتا ہے تو یہ قاعدہ ہی سرے سے فلٹ ہے کیونکہ عرض میں مقدار نہیں ہوتی پھر جا ہے جتنے خطوط عرض میں جمع ہو جائیں ان میں مقدار ہو گئی ہی نہیں کہ اس پر اعظم ہونے کا اطلاق ہو سکے۔

اس اعتراض کی توضیح میں میرک شاہ کے شاگرد مید سند نے یہ ارشاد فرمایا کہ تداخل صرف مقدار نہیں مقدار ہونے کی حیثیت سے محال ہوتا ہے تو جس چیز میں مقدار نہیں اس میں تداخل محال نہیں۔ جس شے میں ایک جہت میں مقدار ہو مثلاً خط اس میں صرف ایک جہت میں تداخل محال ہو گا اور جس میں دو جہتوں میں مقدار پانی جاتی ہو مثلاً سطح اس میں انہیں دونوں جہتوں میں تداخل محال ہو گا اور جس میں تینوں جہتوں میں مقدار ہو جو دو ہو اس میں مطلقاً تداخل محال ہے۔ لیکن اس بنیا درپر تو ایک سوال یہ پیدا ہو گا کہ اجزاء لامتحبی تو سرے سے مقداری نہیں ہیں پھر ان میں تداخل کو کیونکر محال کہا گیا ہے اس کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ اجزاء لامتحبی میں تداخل علی الاطلاق محال نہیں ہے بلکہ وہاں اس تقدیر پر ان کے تداخل کی نفع کی کمی ہے لاس سے اجسام ترکیب پاتے ہیں ظاہر ہے کہ ان اجزاء میں جب تداخل ہو گا تو ان سے کسی جسم کا مرکب ہونا قطعاً محال ہو گا اس بنیا پر ان میں تداخل من جب اپناب ترکب منہا الاجام محال ہے فی نفسہ اس میں تداخل جائز ہے۔

معترض نے یہ قاعدہ جو بیان کیا  
شارح کا اعتراض اور اصل اعتراض کا جواب ہے کہ تداخل صرف مقدار میں

محال ہے، اسے شارح تسلیم نہیں کرتے۔ انہوں نے کہا کہ شارح موافق نے خود اجزاء لامتحبی کے تداخل کو ممتنع ثابت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ مذاہت عقل اس کی شاہد ہے کہ ایک چیز جو بذات خود تحریز ہے دوسرے کسی تحریز بذات میں اس طرح داخل ہو جائے کہ دونوں کا جنم متعدد ہو جائے اور ذرا بھی کم و پیش نہ ہو، محال ہے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ امتناع تداخل کی علت مقدار نہیں ہے بلکہ تحریز بالذات ہے۔ دوسرے نقطوں میں اس کی تعبیر جو ہریت سے بھی

کی جا سکتی ہے کیونکہ جو ہر ایسی تحریز بذاتہ ہوتا ہے پس امناء تداخل کی علت جو ہر اتنا ہے اس لیے اگر ایک خط جو ہر ایسی کو دو خط جو ہر ایسی کے درمیان رکھا جائے بلکہ وجہوں کے درمیان بھی رکھا جائے تو تداخل محال ہو گا۔

اور اسی سے یہ بات بھی سمجھو ہیں اگر کہ مفترض نے اجزا اس تحریز کے باہی تداخل کو ترکب الجم منہا کے اعتبار سے جو محال قرار دیا تھا و د غلط ہے اس میں تداخل فی نفسہ محال ہے کیونکہ وہ جو ہر ایسی حاصل یہ ہے کہ بذاتہ عقل فیصلہ کرنی ہے کہ جو ہر ایسی تداخل مطلقاً محال ہے البتہ عرض میں وہ تفصیل ہے جسے مفترض نے ذکر کیا یعنی اگر ایک جہت میں مقدار ہے تو اسی جہت میں اور دو جہتوں میں مقدار ہے تو انہیں دو جہتوں میں تداخل محال ہے۔ جب یہ بات صاف ہو گئی تو اب یہ سمجھو لو کہ مفترض نے جو کچھ کہا تھا کہ تداخل صرف مقدار میں بحیثیت مقدار کے محال ہوتا ہے امناء بھی ہیں ہے ایوں کہنا چاہیے کہ مقدار میں اگر تداخل محال ہے تو بحیثیت مقدار کے ہے۔

میر کشاہ کے اعتراض کا دوسراء جواب | کسی نے سابقہ اعتراض کا جواب اس طرح دیا ہے کہ مفترض کو یہ بات تسلیم ہے کہ دو خطوں کا مجموعہ طوں میں ایک سے بڑا ہوتا ہے تو یہ عام ہے اس سے کہ دونوں خطوں کی مماثلی طوں میں ہو یا عرض میں — ہر صورت میں وہ طوں کے اندر ایک خط سے بڑا ہو گا۔ اس اصول پر دیکھئے کہ جب ایک خط جو ہر ایسی دو خطوں کے درمیان رکھا جائے گا اور اس کا کسی ایک خط میں تداخل ہو گا تو لازم ہے کہ وہ طوں میں ایک سے بڑا ہو تو اگر اسے بڑا مان یا جائے تو وہ یعنی میں نہ رہے گا جب کہ اسے یعنی میں مانا گیا تھا۔ یہ خلاف مفہود میں ہے۔

جواب کی غلطی | ایک شارح کہتے ہیں کہ یہ جواب بالکل غلط ہے کیونکہ مفترض نے یہ نہیں مانا ہے کہ جب دو خط عرض میں مماثلی ہوں جب بھی وہ مجموعہ طوں میں ایک سے بڑا ہو گا بلکہ اس نے مانا ہے کہ دو خط جب طوں میں مماثلی ہوں گے تو جو ہر ایک سے بڑا ہو گا

سوال | متن میں جو دوسراء احتمال ذکر کیا گیا ہے کہ ہمیں مجردہ ذرود مصنع نہ ہو،

اس پر گفتگو کرتے ہوئے مصنف نے فرمایا کہ جب اس کے ساتھ صورت جسمیہ کا اقتضان ہو گا تو وہ کسی چیز میں حاصل ہو گا۔ اس پر کسی نے سوال کیا کہ کیوں نہ یہ مان لیا جائے کہ اس نے ساتھ صورت جسمیہ کا اقتضان کمی، ہو گما ہی نہیں کہ اس کے کسی چیز میں حاصل ہوئے کہ سوال پیدا ہو۔ اگر یہ تسلیم کر دیا جاتے کہ ہبھولی مجردہ کے ساتھ صورت کا اقتضان نہیں ہو سکتا تو یہ بھیرنا ہی ختم ہو جاتے۔

اس اعتراض کے جواب میں کہا گیا ہے کہ ہبھولی مجردہ اگر فلسفہ اس کے ساتھ

**جواب** صورت جسمیہ کا اقتضان ہی نہ ہو تو وہ ہبھولی کیوں رہے گا پھر قوہ عقول اور نفوس کی قبیل سے ہو جاتے گا جنہیں مفارقات کہا جاتا ہے اور اگر وہ صورت جسمیہ کو قبول کرتا ہے تو اس کا اقتضان ممکن ہوا اور ممکن کسی محال کو مستلزم نہیں ہوتا اور یہاں اقتضان بالصورۃ کے بعد محال لازم آ رہا ہے، تو ماننا پڑے گا کہ اقتضان کی وجہ سے یہ استحال نہیں ہے، صرف ہبھولی کے تجدی کی وجہ سے ہے۔

**سوال** اپ کے اس قاعدہ پر کہ ممکن محال کو مستلزم نہیں ہوتا، اعتراض دارد

ہوتا ہے کہ ممکن بالذات جو کہ ممتنع بالغیر ہو، ہو سکتا ہے کہ محال کو مستلزم ہو اس کی تفصیل یہ ہے کہ فلاسفہ کے نزدیک بعض چیزیں اپنی ذات کے اعتبار سے ممکن ہوتی ہیں مگر کسی خارجی اثر سے محال کے زمرے میں آتی ہیں، مثلاً فلاسفہ کے اعتبار سے عقول عشرہ فی نفسہ ممکن ہیں، یعنی ان کا وجود بھی ممکن ہے اور ان کا عدم بھی ممکن ہے، لیکن چونکہ از روئے فلاسفہ واجب الوجود جو کہ علیٰ تامہ ہے اس کے معلولات ہیں اور قاعدہ ہے کہ معلول کبھی علیٰ تامہ سے مختلف نہیں ہو سکتا، اس لیے جب واجب الوجود کا عدم ممتنع ہے، تو اسی کے واسطے سے عقول کا عدم بھی ممتنع ہے۔ پس عقول کا عدم ممکن بالذات ہے مگر ممتنع بالغیر۔ پس جب یہ عقول ممکن بالذات ہیں تو اپ کے بتاتے ہوئے قاعدے کے مطابق انھیں کسی محال کو مستلزم نہیں ہونا چاہئے۔ حالانکہ ہم دیکھتے ہیں کہ یہ محال کو مستلزم ہوتے ہیں۔

یوں نکہ اگر ہم مثلاً عقل اول کا عدم جو کہ ممکن بالذات ہے تسلیم کر لیں تو اس کے نتیجے

داجب الوجود کا عدم لازم آتے گا، جو کہ محال ہے کیونکہ مطلوب کا عدم علت تامہ کے عدم کو مستلزم ہے اس سے معلوم ہوا کہ ممکن مستلزم محال ہو سکتا ہے۔

**جواب** بی نہیں؛ عقل اول کا عدم جہاں ممکن بالذات ہے وہی ممکن باقی بھی تو ہے تو یہ الگریال کو مستلزم ہے تو اسی امتناع کی جہت سے وزرا امکان کی جہت سے کسی محال کو مستلزم نہیں ہے اور یہاں ہیولی مجردہ کے ساتھ جب صورت جمیہ کا اقتراں غرض کیا جائے تو فی نفس محال کو مستلزم ہے۔

**اصل سوال کا درجہ جواب** ہماری گفتگو مطلق ہیوں کے باب میں نہیں ہے بلکہ اجسام کے ہیوں میں ہے جس میں صورت جمیہ کے ساتھ اقتراں بہر حال ثابت ہے اس میں یہ سوال ہے کہ ابتدائے فطرت میں وہ صورت جمیہ کے ساتھ مفترن ہے یا نہیں؟ اس میں اس احتمال کی بُنگاٹش ہی نہیں کہ اس کے ساتھ صورت جمیہ کا اقتراں محال ہو۔

**سوال** متن میں کہا گیا ہے کہ صورت جمیہ کے ساتھ اقتراں کے بعد اس کا کسی ایک حیز میں پایا جانا ترجیح بلا مردغ ہے۔ اس پر اغراض کیا گیا ہے کہ صورت جمیہ کے ساتھ تو صورت نوعیہ مفارق ہے، ممکن ہے وہ اس مخصوص حیز کو عصی، ہو۔

ایسا نہیں، ہو سکتا، کیونکہ صورت نوعیہ کو حیز کو عصی کرتی ہے۔ یعنی جسم کو ایک کلی **جواب** حیز مثلاً فوق یا تحت میں حاصل کرائی ہے میں بھر اس کی حیز کے الگ الگ اجزاء ہوتے ہیں جو اس کی جزئیات ہیں اور اس کی نسبت تمام اجزاء کے ساتھ سا وی ہوتی ہے پس ہیولی کے اجزاء و حیز کے اجزاء کے ساتھ مخصوص ہوئے ہیں اس کے لیے وہ ترجیح کیا ہو گی، اس کے جواب میں کہا جائے کہ ممکن ہے ہیولی کے ساتھ کوئی اور صورت مفارق ہو یا کوئی مخصوص حالت مفترن ہو اس کی وجہ سے مکان کلی کے بعض اجزاء کے ساتھ تخصیص ثابت ہوئی ہے۔ یہ جواب اس تقدیر پر ہے کہ صورت نوعیہ حصول حیز کے لیے کافی ہو لیکن اس سے ترقی کر کے جواب میں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ صورت نوعیہ نہیں حصول حیز کے لیے کافی ہو سکتی ہے وہ اس طرح کہ ہیولی مجردہ کسی عضر کل کا ہیوں ہو پس اس کے لیے صورت جمیہ کے اقتراں کے بعد حیز کلی، ہی کی ہزورت ہو گی، اس کے اجزاء کے ساتھ تخصیص کی ضرورت نہ ہو گی۔ اس صورت میں صورت نوعیہ حصول حیز کے لیے مردغ بن جائے گی۔

**اعتراض** | یہکن اس جواب پر اعتراض ہے وہ یہ کہ ہیوںی جب کسی مخصوص حیز میں داخل ہوگا تو لارما اس کے اجزا حیز کے اجزا کے اندر پائے جائیں گے سوال یہ ہے کہ اجزا رہیوں کے اجزا حیز کے ساتھ تخصیص کی وجہ کیا ہے ہ صورت نوعیہ کی نسبت تو سب کے ساتھ برائی ہے پس ترجیح بلا مرتعن لازم ہے۔

**جواب** | اس اعتراض کا جواب یہ دیا جاسکتا ہے کہ ہیوںی جو صورت جبیر کے ساتھ مقام ان ہے، وہ متصل ہے پس اس کے اجزا بعض فرضی ہیں اور فرضی اجزا کسی چیز کو تلقینی نہیں ہوتے اور ہم یہ کہہ چکے ہیں کہ ماں کوئی حالت مخصوصہ فرضی کی جاسکتی ہے پس اگر ان فرضی اجزا کے لیے حیز کی ضرورت ہے تو یہی فرضی حالت مخصوصہ اس کے لیے کافی ہوگی۔

**فصل ۳: صورت نوعیہ (متن)**

دو مختلف اجسام طبعیہ میں صورت جبیر کے طاوہ ایک اور صورت ہوتی، اسکی دلیل یہ ہے کہ مختلف اجسام کے مخصوص اشارتے ہیں مثلاً ان کا کسی خاص حیز کے ساتھ اختصار نہیں ہوتا تو سوال یہ ہے کہ مخصوصی اشارتیوں ہیں؟ ان اجسام کے کسی خاص حیز کے ساتھ اختصار کی وجہ کیا ہے؟ اس کے جواب میں عقلائچار احتمال ہیں۔ اول یہ کہ ہیوںی کی وجہ سے، دو دوسری کہ صورت جبیر کی وجہ سے ہو سوم یہ کسی اور خارج کی وجہ سے ہو چہار یہ کسی اور صورت کی وجہ سے ہو جو جسم کے اندر موجود ہے۔ پہنچنیوں احتالات باطل ہیں کیونکہ (۱) ہیوںی حالت فاعل بنتی کی صلاحیت نہیں رکھتا اور اس وجہ سے بھی ہیوںی اس کی حالت نہیں بن سکتا کہ منا صراپیں ہیں ایک دوسرے میں تبدیل ہوتے رہتے ہیں پس وہ اور مختلف کامبندانہیں بن سکتا۔ (۲) اگر صورت جبیر کی وجہ سے مخصوص حیز کا اقتفا ہو تو لازم آئے گا کہ تمام اجسام کا حیز ایک ہو جاتے کیونکہ صورت جبیر شے واحد ہے تو اس کا اقتفا بھی واحد ہی ہو گا (۳) اور امغارن کی وجہ سے مخصوص حیز کا مقتضی زہونا بالکل بدھی ہے کیونکہ معلوم ہے کہ مثلاً بخحر جب اپر سے چورا جائے تو پچھے کسی امغارن کی وجہ سے نہیں آتا بلکہ اپنی ذات کی وجہ سے آتا ہے جب پہنچنیوں احتالات باطل ہو گئے تو جو تھا احتمال خود بخود متعین ہو گیا کہ اس کے اندر ایک اور صورت ہے جو مخصوص اشارا اور ایسا کو مقتضی ہے اسی صورت کا نام "صورت نوعیہ" ہے۔

**سوال** | صورت نوعیہ کیا ہے؟ اور حیز کے ساتھ اختصار کا کیا مطلب ہے؟

**جواب** صورتِ نوعیہ وہ صورت ہے جس سے جسم کی مختلف انواع مثلاً آگ، پانی، ہٹی، ہوا وغیرہ حاصل ہونی تیں اور جنر کے ساتھ اختصاص کا مطلب یہ ہے کہ جسم اس میں ہوتا سے سکون و قدر حاصل ہو، اور اس سے آگ ہوتا سکی جانب حرکت کرے۔

**سوال** صورتِ نوعیہ کے اثبات کی دلیل پر اعتراض ہے کہ اگر مختلف آثار و احیاز کے ساتھ اختصاص کے لئے جسم میں کوئی مخصوص چاہیئے، اور مخصوص صورتِ نوعیہ ہے، تو سوال یہ ہے کہ صورتِ نوعیہ کے ساتھ جسم کے اختصاص کے لئے کونسا مخصوص ہے، اگر وہ مخصوص بھی صورتِ نوعیہ ہے، تو گفتگو کا سلسلہ آگے چلے گا اور تسلسل لازم آئیگا۔

**جواب** - اس اعتراض کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ اجسام عنصریہ کا مادہ واحد ہے تو ضروری ہے کہ مادہ کسی صورتِ نوعیہ کے حدوث سے پہلے کسی دوسری صورت کیسا تھا موصوف رہا ہوگا، اسی اتصاف بصورتِ اختری کی وجہ سے اس میں صورتِ لاحقہ کے قبول کی استعداد پیدا ہوئی ہے، گویا مختلف صورتِ نوعیہ کا اثبات و اختصاص اس استعداد کے باعث ہے جو صورتِ سابقہ کے وقت مادہ کو حاصل ہے، یعنی صورتِ سابقہ مُعور ہے صورتِ لاحقہ کے لئے اور معدودات میں تسلسل نہیں ہوتا۔ یونہک ان کا بیک وقت اجتماع نہیں ہوتا۔

اور اجسامِ فلکیہ میں چونکہ ہر فلک کا مادہ، دوسرے فلک سے جدا گانہ ہے اس لئے وہ صرف وہی صورت قبول کرتا ہے، جو اس میں ہے، اس کے علاوہ کسی اور صورت کا احتمال ہی نہیں ہے۔

**سوال** اگر یہ جواب قابل تسلیم ہے، تب یہی گفتگو کیوں نہ ہو اور اسست اختصاص بالآخر دلائل احیاز میں ہی جذری کری جائے، یعنی یہ کہ عنصریات میں چونکہ مختلف کیفیات آثار کے ساتھ اختصاص سے پہلے کسی کیفیت داشر کے ساتھ مادہ موصوف رہا ہوگا، پس وہی اس بات کی استعداد پیدا کر دے گا کہ دوسرے آثار کے ساتھ وہ مختص ہو سکے، لہذا صورتِ نوعیہ کی ضرورت ہی باتی نہیں رہتی، اور فلکیات میں ہر فلک کا مادہ چونکہ صرف اپنی ہی کیفیتِ حاصلہ کو قبول کرتا ہے، اس کے علاوہ کی اس میں گنجائش ہی نہیں، لہذا دہاں بھی صورتِ نوعیہ کے اثبات کی ضرورت نہیں۔

**جواب** اس کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ ہم براہتہ جانتے ہیں کہ الگ کی حقیقت پانی کی حقیقت سے الگ ہے، پس ضروری ہے کہ ان حقائق کا اختلاف کسی مخصوص اہر جوہری سے ہو، اور وہ صورتِ نوعیت ہے، اس کے بخلاف جن آثار و کیفیتیں کا ذکر کیا گیا ہے وہ اعراض ہیں، اور اعراض سے حقائق میں اختلاف وجود نہیں ہوتا۔

**سوال** اگر یہ بات تسلیم کر لی جائے کہ اجسام کے مختلف آثار کے لئے ان میں مبداء موجود ہے، اور اس کی دلیل مکمل ان لی جائے تب بھی ایک سوال رہ جاتا ہے، کہ وہ مبداء ایک ہے، یا کثیر ہے دلیل میں اس سے کوئی تعریض نہیں گیا گیا ہے، اگر اس کے جواب میں کوئی یہ کہے کہ جب ایک یا متعدد ہونے سے تعریض نہیں ہے، تو مان لینا چاہئے کہ ایک ہی مبداء ہے کیونکہ ایک سے زائد کی ضرورت نہیں ہے، تو اس میں یہ سوال پیدا ہو گا کہ فلاسفہ کا مشہور و مسلم مقولہ ہے کہ الواحد لا یصدر عنہ الا الواحد پھر ایک مبداء سے مختلف آثار کا ظہور کیونکہ ہو گا؟

**جواب** اس کا جواب یہ ہے کہ الواحد لا یصدر عنہ الا الواحد میں ایک شرط بالحوظ ہے وہ یہ کہ وہ واحد طبق و احمد ہو، اس میں جہتوں کا متعدد نہ ہو، اور صورتِ نوعیت اگرچہ واحد بالذات ہے، لیکن اس کے لئے جہات متعدد ہیں، اور ہر جہت کے اعتبار سے اس کے آثار علیحدہ ہیں۔

**ہدایت (متن)**

ہیویٰ اور صورتِ جسمیہ کے تلازم کی نوعیت

جاننا چاہیے کہ ہیویٰ صورتِ جسمیہ کی علت نہیں ہے، کیونکہ ہیویٰ کا وجود صورتِ جسمیہ سے پہلے نہیں ہے۔ جیسا کہ پہلے گزرا۔ اور علتِ فاعلیہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے معلول پر مقدم ہو، یعنی اس کا وجود معلول سے پہلے ہو،

اور صورتِ جسمیہ بھی ہیویٰ کے لئے علت نہیں ہے کیونکہ یہ بات مسلم ہے کہ صورتِ جسمیہ کا وجود یا تو شکل کے ساتھ ہوتا ہے، یا شکل کے بعد ہوتا ہے، اور معلوم ہے کہ شکل کا وجود ہیویٰ سے پہلے نہیں ہوتا، تو اگر صورتِ جسمیہ ہیویٰ کے لئے علت بن جائے، تو ضروری ہے کہ

ہیوں پر مقدم ہو، اور گزر چکا ہے کہ ہیوں ای شکل پر مقدم ہوتا ہے یا اس کے ساتھ ہوتا ہے پس لازم آئے گا کہ صورتِ جسمیہ شکل سے مقدم ہو، حالانکہ اس سے پہلے اس کے خلاف گزر چکا ہے، لہذا یہ خلاف مفروض ہے۔

جب باتِ محقق ہو گئی کہ ہیوں اور صورتِ جسمیہ میں سے کوئی بھی ایک دوسرے کے لئے علت نہیں ہے، تو خود بخود یہ بات ثابت ہو گئی کہ دونوں کا وجود کسی تیسرے جدا گاہ نہ سبب سے ہے، لیکن یہ بھی طے شدہ ہے کہ ہیوں ای صورتِ جسمیہ سے پوکٹور پر مستغفی نہیں ہے۔ کیونکہ اس کا بالغیل وجود اور تیام صورت کے بغیر نہیں ہو سکتا، اور صورت بھی پورے طور سے ہیوں مستغفی نہیں ہے، اس نے کہ صورت، بغیر شکل کے مکن نہیں، اور شکل ہیوں کی محتاج ہے، لہذا صورت بھی ہیوں کی محتاج ہے، اب دونوں کے اپنے وجود اور بقا میں صورتِ جسمیہ کا محتاج ہے اور صورتِ جسمیہ اپنے شکل میں ہیوں کی محتاج ہے۔ (انہیں ا)

اعتراض | آپ نے متن میں یہ بات کہی ہے کہ ہیوں کا وجود صورتِ جسمیہ سے پہلے نہیں ہوتا اس کا کیا مطلب ہے؟ اگر اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ مقدم بالذات نہیں ہوتا تو اس پر یہ اعتراض ہے کہ پہلے یہ بات گزری ہے ہیوں کا صورتِ جسمیہ سے انفکاک مکن نہیں ہے، اس سے اتنا تو پتہ چلتا ہے کہ زمانہ کے اعتبار سے ہیوں کا وجود صورتِ جسمیہ پر مقدم نہیں ہو سکتا، ورنہ انفکاک لازم آئے گا، لیکن یہ بات کہ وہ اس سے بالذات بھی مقدم نہیں ہو سکتا، اس کا اس سابقہ بات سے کچھ پتہ نہیں چلتا اس نے متن میں یہ جو کہا گیا ہے کہ — ”جیسا کہ پہلے گزرا“ — یہ حوالہ صحیح نہیں ہے۔ اور اگر اس کا مطلب یہ ہے کہ ہیوں ای صورتِ جسمیہ سے مقدم بالذات نہیں ہوتا، تو یہ تودرست ہے، لیکن آگے مصنف نے یہ جو فرمایا ہے کہ شے کی علت فاعلیہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ شے پہلے ہو، اس کا کیا مطلب ہے؟ اگر اس کا مطلب یہ ہے کہ علت فاعلیہ شے پر بالذات مقدم ہوتی ہے، تو تسلیم ہے، مگر اس صورت میں مطلوب حاصل نہ ہو گا، کیونکہ دلیل کے ایک مقدمہ میں مقدم بالذات کی قیڈ ہے، اور دوسرے میں مقدم بالذات کی، پس

حد او سط مکر نہ ہوگا۔

اور اگر اس کا مطلب یہ ہے کہ علت فاعلیہ اپنے معلوم پر مقدم بازیمان ہوتی ہے تو یہ تسلیم نہیں ہے۔ کیونکہ فلاسفہ کے نزدیک واجب اور عقل اول باعتبار زمانہ کے متساوی ہیں۔ جب کہ عقل اول معلوم ہے اور واجب علت۔

**سوال** متن میں دعویٰ کیا گیا ہے کہ صورتِ جسمیہ کا وجود یا تو شکل کے ساتھ ہوتا ہے یا شکل کی وجہ سے ہوتا ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ شکل کے بعد اس کا وجود ہوتا ہے اس کی کیا دلیل ہے؟

**جواب** اس کی دلیل یہ ہے صورتِ جسمیہ شکل کے لئے نہ علت فاعلہ ہے اور نہ علت قابلہ، اگر وہ علت فاعلہ ہوتی تو تمام اجسام ایک شکل کے ساتھ متصف

ہوتے جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔ اور علت قابلہ درحقیقت ہیولی ہے، صورتِ جسمیہ نہیں پس جب بھی صورتِ جسمیہ کا وجود علت مفارقہ یعنی عقل فعال سے صادر ہوگا۔ وہ بہ جال شکل پر مقسم ہوگی پھر ایک دو حالت ہے یا تو شکل پر موقوف ہوگی، یا نہیں، پہلی صورت میں وہ بعد میں ہوگی اور دوسری صورت میں ساتھ ہوگی۔

**سوال** شارح نے اس بھگا ایک عبارت لکھی ہے۔ فلا تقدم بوجوب وجودها الفا نعم عن العلة المفارقة علی الشکل یعنی صورتِ جسمیہ اپنے وجود و وجود کی حالت میں جس کا علت مفارقہ سے فیضان ہوا ہے، شکل پر مقدم نہ ہوگی، اس عبارت میں وجود کے ساتھ وجود کی قید کیوں لگائی؟

**جواب** درحقیقت شارح کو ایک اور سلسلہ کی جانب ضمناً اشارہ کرنا مقصود ہے، وہ یہ کہ ممکنات جن کا وجود اور عدم دونوں پہلو متساوی ہوتے ہیں بلکہ ان کی اصل شان عدم سابق علی الوجود ہے، ان کا وجود اسی وقت ہوتا ہے، جب کسی وجہ سے ان میں وجود کی شان پیدا ہو جائے، جب تک وہ واجب نہ ہوگا، موجود بھی نہ ہوگا۔ صورتِ جسمیہ چونکہ ممکن ہے اور اس کا وجود علت مفارقہ یعنی عقل فعال سے متعلق ہے تو اسی علت کی وجہ سے اس میں وجود کی شان پیدا ہوتی ہے اور اس کے نتیجے میں اس کا

وجود ہوتا ہے، اور اگر اس کا وجوب نہ ہو تو وجود کے لئے کوئی وجہ ترجیح نہیں رہے گی۔

سابقہ دلیل پر شارح نے دو اعتراض وارد کئے ہیں۔

### اعتراض

(۱) ماننا کر آپ نے صورت جسمیہ کے علت فاعلی اور علت قابلی ہونے کی نظری کو رد کی ہے لیکن اس سے مطلق علت ہونے کی نظری نہیں ہوتی۔ پس ہو سکتا ہے کہ صورت جسمیہ شکل کے لئے شرط ہو، اس لئے وہ شکل پر مقدم ہو۔

۲:- پھر یہ بھی ہے کہ ماقبل میں جو کچھ بیان کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ صورت جسمیہ اگر شکل کے لئے علت تامہ ہوگی تو تمام اشکال کا ایک ہونا لازم آئے گا۔ یہ تو نہیں گزرا ہے کہ اگر وہ علت فاعلی ہوگی تو تمام اشکال کا مشترک ہونا لازم آئے گا، اور اگر اس کا دعویٰ کیا جائے تو یہ خلاف واقع ہے کیونکہ فاعل کی وحدت سے فعل اور اثر کی وحدت لازم نہیں ہے۔ پس جسمیہ کا پہلے بیان کیا جا چکا کا حوالہ صحیح نہیں ہے۔

**سوال** مصنف نے یہ جو فرمایا ہے کہ صورت جسمیہ یا تو شکل کے ساتھ ہوتی ہے یا اسکے بعد ہوتی ہے، کیونکہ شکل کی تعریف پہلے یہ گزری ہے کہ مقدار کو جب ایک چند حدیں گھیریں ہیں تو اس احاطہ سے جو ہمیست حاصل ہوتی ہے وہ شکل کھلائی ہے، اس تعریف میں غور کرنے سے پتہ چلتا ہے کہ وہ ہمیست حاصل یعنی شکل حدود دیجھٹر سے مونخر ہے اور حدود مقدار سے مونخر ہیں کیونکہ مقدار پر ہی تو حدود دوار ہوتی ہیں، اور مقدار جسم سے مونخر ہے، اور جسم صورت سے مونخر ہے۔ کیونکہ صورت جزو ہے۔ اور کل جزو سے مونخر ہوتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہو کہ شکل صورت جسمیہ سے چار درجہ مونخر ہے پھر اسکے ساتھ یا اس سے پہلے کیسے قرار دی جاسکتی ہے؟

اس سوال کا جواب محقق طوسی نے یہ دیا ہے کہ امام رازی کے اعتراض کا

### جواب

حاصل یہ ہے کہ شکل، صورت جسمیہ کی ہمیست سے مونخر ہے۔ لیکن ہمارا دعویٰ صورت کی ہمیست کے باسیں نہیں ہے بلکہ ہم یہ کہتے ہیں کہ شکل، صورت متشخص سے مونخر نہیں ہے، کیونکہ صورت جسمیہ اپنے تشخص میں تباہی اور شکل کی محتاج ہے، پس وہ یعنی صورت متشخص یقیناً شکل سے پہلے نہیں ہو سکتی۔

لیکن اس جواب پر ایک سوال وارد ہوتا ہے وہ یہ کہ یہ تو سید معلوم ہوتا ہے کہ کوئی **سوال** شے اپنے شخص میں کسی ایسی چیز کی محتاج ہو، جو اس کی ماہیت سے مؤخر ہو۔

**جواب** یہ کچھ بعید نہیں ہے، دیکھو جسم اپنے شخص میں این اور وضع کا محتاج ہے حالانکہ وہ دونوں جسم سے مؤخر ہیں کیونکہ اس ہیئت کو کہتے ہیں، جو شے کے مکان میں حاصل ہونے سے پیدا ہوتی ہو، پس یہ ہیئت مکان سے مؤخر ہے، اور مکان جسم حادی کی سطح باطن الحزن کو کہتے ہیں، لہذا مکان جسم سے مؤخر ہے نتیجہ یہ ہوا کہ این جسم سے مؤخر ہوا۔ جب کہ وہ اپنے شخص میں این کا محتاج ہے۔

اور وضع شے کی وہ حالت ہے جو خود اس کے اجزاء اور بعض امور خارجہ کی طرف نسبت کرنے سے حاصل ہو، جیسے بیٹھنے یا کھڑے ہونے سے جسم کی جو ہیئت بنتی ہے وہ وضع ہے۔ ظاہر ہے کہ وضع بھی جسم سے مؤخر ہے۔ مگر وہ اپنے شخص میں وضع کا محتاج ہے۔

**تسلیم** لیکن اس سوال و جواب کی روشنی میں یہ بات ثابت ہوئی ہے کہ صورت جسمیہ شکل سے متاخر ہے، اس کے ساتھ نہیں ہے اس نے یہ احتمال نہیں ذکر کرنا چاہیے۔ **اعتراض** یہ بات کہ صورت جسمیہ اپنے شخص میں شکل اور تناہی کی محتاج ہے اس پر ایک سوال یہ ہے کہ وہ تناہی اور شکل جزئی ہے یا کلی؟ اگر

اپ کہتے ہیں کہ صورت جسمیہ اپنے شخص میں جزئی تناہی اور شکل کی محتاج ہے، تو اس سے لازم آئے گا کہ اس کے زوال سے صورت جسمیہ کا شخص زائل ہو جائے، حالانکہ ایسا نہیں ہے، مثلاً ایک مشخص و معین شیع ہے۔ اگر اس کی شکل تبدیل کر دی جائے تو سابقہ جزئی شکل تو زائل ہو گئی۔ لیکن اس کا شخص زائل نہ ہو گا،

اور اگر اپ کہتے ہیں کہ صورت اپنے شخص میں کلی تناہی اور کلی شکل کی محتاج ہے تو ہم کو یہ بات تسلیم نہیں کر کی شکل کے انضمام سے صورت جسمیہ کا شخص حاصل ہو سکے گا، کیونکہ کسی کلی سے شخص کا حصول جو کہ ایک جزئی چیز ہے، محال ہے۔

**سوال** اگر صورت جسمیہ کو، یہو کے لئے علت مان لیا جائے تو کیا خرابی لازم آئے گی؟۔

## جواب

اس کا جواب میں اجمالاً گزرنچکا ہے، کہ صورت جسمیہ کا وجود یا تو شکل کیسا ہے ہوتا ہے یا اس کے بعد ہوتا ہے، اور معلوم ہے کہ شکل کا وجود ہیوں سے پہلے نہیں ہوتا، پس یا تو ہیوں شکل پر مقدم ہے، یا کم از کم اس کے ساتھ ہے، اس لحاظ سے اگر صورت کو وجود ہیوں کی علت مان لیا جائے تو لازم آئے گا صورت جسمیہ ہیوں پر مقدم بالذات ہو، اور ہیوں شکل سے یا تو مقدم بالذات ہے، یا اس کے ساتھ ہے، پس صورت شکل سے مقدم بالذات ہوگی، کیونکہ جو چیز شے کے مقدم سے مقدم ہو یا ماضی اشی سے مقدم ہو، وہ اصل شے سے بھی مقدم ہوگی اور یہ خلاف مفروض ہے کیونکہ پہلے تسلیم کیا چکا ہے کہ صورت جسمیہ شکل کے ساتھ یا شکل کے بعد ہوتی ہے۔

**اعتراض** شارح نے اس قاعدہ پر کہ جو چیز ماضی سے مقدم ہوگی، وہ اصل شے پر بھی مقدم ہوگی، اعتراض کیا ہے کہ یہ قاعدہ نقدم زمانی اور معیت زمانی کی صورت میں توجاری ہو سکتا ہے، مگر تقدم ذاتی اور معیت ذاتی کی صورت میں اس قاعدہ کا جاری ہونا ضروری نہیں ہے، اس کی مثال یہ ہے کہ ایک علت کے دو معلول ہوں تو دونوں معلول باہم معیت ذاتی رکھتے ہیں، اب فرض کرو ان میں سے کسی ایک معلول کے لئے کوئی علت ناقصہ نہیں ہے، تو وہ علت نا تصریاً پسے معلول پر بالذات مقدم ہوگی، لیکن اس کے ساتھ معیت ذاتی رکھنے والے دوسرے معلول پر مقدم نہ ہوگی کیونکہ وہ اس کی علت نہیں ہے۔ پس دلیل کا یہ مقدمہ صحیح نہیں ہے۔

**گزینہ** شارح نے اعتراض کی قوت سے متأثر ہو کر ایک دوسری صورت کا مشورہ دیا ہے اس فرماتے ہیں کہ یہ کہنا ہی ترک کر دو کہ ہیوں شکل کے ساتھ ہوتا ہے، پس بھی تین ہے کہ ہیوں شکل پر مقدم ہوتا ہے، کیونکہ جسم میں شکل کا لحوق ہیوں کی شرکت ہی سے ہوتا ہے، اس لئے وہ یقیناً شکل پر مقدم ہوگا، اس صورت میں مقدمہ غیر صحیح کی لوبت ہی نہ آئے گی۔

**سوال** متن میں دعویٰ کیا گیا ہے کہ جب ہیوں اور صورت جسمیہ باہم ایک دوسرے کے لئے علت نہیں ہیں تو ضرور ہے کہ یہ دونوں کسی تیسری علت کے معلول

ہوں۔ اس دعویٰ کی بنیاد کیا ہے؟

**جواب** اس دعویٰ کا مبنی فلاسفہ کا یہ گمان ہے کہ متلازمین کے لئے ضروری ہے کہ اُن میں سے ایک دوسرے کے لئے علت موجہ ہو، یادہ دونوں کسی تیسری علت موجہ کے معلول ہوں، تاکہ تلازم ثابت ہو سکے، کیونکہ علت موجہ وہ ہے جس سے معلول کا تناقض ممکن نہیں ہوتا، خواہ وہ علت تامہ ہو، یا علت تامہ کا جزو اخیر ہو، پس وہ علت موجہ معلول کو اور معلول علت موجہ کو مستلزم ہو گا، نیز جب یہ دونوں کسی تیسری علت کے معلول ہوں گے تو مثلاً ایک معلول اپنی اس علت کو مستلزم ہو گا، اور وہ علت اپنے دوسرے معلول کو مستلزم ہو گی۔ لہذا ایک معلول دوسرے معلول کو مستلزم ہو گا۔

**ہہنا بحث** فلاسفہ کے اس گمان پر شارح نے اعزاز میں کیا ہے کہ علت موجہ میں ایجاد اور فاعلیت معتبر ہے یا نہیں؟ اگر آپ کہتے ہیں کہ علت موجہ میں فاعلیت اور ایجاد عتبر ہے۔ یعنی وہ علت موجہ معلول کے لئے موجود ہوئی چاہیئے۔ اور متلازمین کے درمیان یا ہم تلازم کے ثبوت کے لئے علت موجہ کا موجود ہونا شرط ہے، تو اس پر اشکال ہے کہ ہو سکتا ہے کہ ایسی علت نہ ہو، یعنی علت موجہ موجود نہ ہو اور اس کے باوجود تلازم کا ثبوت ہو، مثلاً علت موجہ، علت تامہ کا جزو اخیر ہو، وہ تلازم کے ثبوت کے لئے کافی ہے، حالانکہ اس میں فاعلیت اور ایجاد کا معنی نہیں ہے، اور اگر آپ کہتے ہیں کہ اس میں ایجاد اور فاعلیت کا معنی معتبر نہیں ہے، تو مصنف کا اپنی سابقہ عبارت میں علت کے ساتھ فاعلیت کی قی رکھا گیونکہ جو کہ متن میں بات تحریکی ہے کہ دعا بینا انتہا لا تعموم بالفعل بددون

**سوال** یعنی ہیوی بالفعل صورت جسمیہ کے بغیر نہیں پایا جاتا، یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آپ بتا چکے ہیں کہ صورت جسمیہ ہیوی کے لئے علت نہیں ہے، کیونکہ وہ اس پر مقدم نہیں ہے اور یہاں بتا رہے ہیں کہ ہیوی کا قیام صورت جسمیہ کے اوپر موقوف ہے اس سے خلوم ہوا کہ صورت کا وجود مقدم ہے، یہ کھلا ہوا تناقض ہے۔

**جواب** اس کا جواب شارح نے دیا ہے کہ یہاں جو صورت ہیوی کے قیام کے لئے موقوف علیہ ہے وہ صورت کی مہمیت ہے۔ اور جس صورت سے علت کی

لئنی کی گئی ہے، وہ صورتِ متشخصہ ہے پس تناقض نہ رہا، چونکہ ہیوں کے اوپر مختلف صورتیں یکے بعد دیگرے آتی رہتی ہیں، تو یہی صورتِ جسمیہ اس کی حفاظت کرنی ہے، ورنہ اگر ہیوں سے ایک صورتِ ناک ہو، اور دوسری صورت اس پر واردنہ ہو تو، ہیوں معدوم ہو جائے گا جیسے ایک چھت ہو اور اس کو بھائیں کے لئے کچھے لگتے ہوں، تو ایک کھبہا ٹھاکر اگر دوسرا نہ لگایا جائے تو چھت کر جائے گی، اور جب یکے بعد دیگرے کچھے لگتے رہتے ہیں، تو چھت قائم رہتی ہے۔

**سوال** مصنف نے اپنے قول انہا لا تقوم بالفعل بدون الصورة پر تفریغ کرتے ہوئے کہا کہ فالہیوں تفتقران الصورة فی وجودہا ربیعاً یعنی چونکہ ہیوں بالفعل صورت کے بغیر نہیں پایا جا سکتا، اس نے وہ اپنے وجود اور بقاریں صورتِ جسمیہ کا محتاج ہے اس پر شارح نے دو سوال قائم کئے ہیں۔

پہلا سوال یہ ہے کہ اگر اتنی بات جو نہ کوہ رہوئی، اس مدعای کو ثابت کرنے کے لئے کافی ہے کہ ہیوں اپنی بقارو و وجود میں صورتِ جسمیہ کا محتاج ہے، تو یہی بات صورتِ جسمیہ کے حق میں بھی کہی جا سکتی ہے، کیونکہ اس کے بارے میں بھی یہ بات گز چکی ہے کہ وہ بالفعل ہیوں کے بغیر نہیں پائی جا سکتی، پس وہ بھی اپنے وجود اور بقاریں ہیوں کی محتاج ہے اور یہ کھلا ہوا دور ہے۔

دوسرے سوال یہ ہے کہ پہلے یہ بات بتائی گئی تھی کہ صورتِ ہیوں کے لئے علت نہیں ہے اور یہاں اس کا علت ہونا ثابت کیا گیا ہے، کیونکہ علت کا معنی یہی تو ہے کہ شے اپنے تحقیق میں اس کی محتاج ہو اور دیکھ لیجئے، یہاں ہیوں کو اپنے تحقیق میں صورتِ جسمیہ کا محتاج قرار دیا گیا ہے پس وہ علت بن گئی۔

**جواب** دوسرے سوال کا جواب یہ ہے کہ ہیوں کی صورتِ جسمیہ کی ماہیت کا محتاج ہے، صورتِ متشخصہ کا نہیں، کیونکہ صورتِ متشخصہ کے انتفار سے ہیوں کا انتفار نہیں ہوتا، اور مابین میں جو کہا گیا ہے، وہ یہ ہے کہ صورتِ متشخصہ ہیوں کی علت نہیں ہے، پس کوئی منافات نہیں۔ جیسا کہ یہ بات پہلے بھی گز چکی ہے۔

**سوال** آپ کے بتانے سے معلوم ہوا کہ ہیوں کی صورتِ جسمیہ کا محتاج ہے، اور

صورت جسمیہ ہیوی کی محتاج ہے، یہ تو دور ہے، جو جائز نہیں ہے۔

**جواب** کسی نے اس کا جواب دیا ہے کہ ہیوی اور صورت جسمیہ میں توقف کی جہتیں بدی ہوئی ہیں، یعنی ہیوی اپنے وجود و لبقار میں صورت جسمیہ کا محتاج ہے اور صورت جسمیہ اپنے تشکل میں ہیوی کی محتاج ہے، تو چونکہ جہتی توقف بدی ہوئی ہے، اس لئے دور لازم نہیں آتا۔

**اعتراض** اس پر کسی نے اعتراض کیا ہے کہ اگر توقف کی جہت زبھی بدی ہوئی جسما بھی دور لازم نہ آتا، مثلاً یوں کہتے کہ ہیوی اپنے تشکل میں صورت جسمیہ کا اور صورت اپنے تشکل میں ہیوی کی محتاج ہے، جب بھی دور کو مستلزم نہ ہوتا، کیونکہ ہر یک اپنے تشکل میں رکر ذات میں، دوسرے کی ذات کا محتاج ہے نہ کہ تشکل کا۔ ہاں اگر یہ ہوتا کہ ہیوی اپنے تشکل میں صورت کے تشکل کا اور صورت اپنے تشکل میں ہیوی کے تشکل کی محتاج ہے تو ضرور دور لازم آتا شارح نے اس اعتراض کا جواب نقل کیا ہے، اور یہ جواب یہ مقدمات

**جواب** پر مبنی ہے۔

۱:- تشخض یا تو وجود کا عین ہوتا ہے، یا وجود یہ مقدم ہوتا ہے،

۲:- شی جب تک موجود نہ ہوگی، علت نہ بنے گی،

۳:- شکل مبنیہ وجہ تشخض کے ہے، یعنی کسی شی کے تشخض میں شکل کا بھی دخل ہوتا ہے، اب جواب کی تقریر ہے، جب یہ کہا گیا کہ صورت جسمیہ اپنے تشکل میں ہیوی کی محتاج ہے، تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ ہیوی کا وجود صورت جسمیہ کے تشکل سے پہنچتا ہے (بھکم مقدمہ ثانیہ) اور شے کا وجود اس کے شخص سے منکر نہیں ہو سکتا (بھکم مقدمہ اولیٰ) تو یقیناً اس کا شخص بھی مقدم ہوا۔ اور شخص کے وجہ میں سے تشکل بھی ہے۔ لہذا اس کا تشکل بھی صورت جسمیہ کے تشکل سے مقدم ہوا، اب اگر تھی دعویٰ ہیوی کے بارے میں بھی دہرا دیا جائے یعنی یہ کہ وہ اپنے تشکل میں صورت جسمیہ کا محتاج ہے، تو اسی تقریر کی بنیاد پر ہیوی کا تشکل صورت جسمیہ کے تشکل کے بعد ہو جائے گا، اور دور لازم آئے گا۔

**اعتراض** لیکن شارح اس جواب پر والحق کہہ کر اعتراض دار کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں

اس جواب کا تیسرا مقدمہ صحیح نہیں ہے، حق یہ ہے کہ شکل، شے کے وجہ شخص میں داخل نہیں ہے، البتہ لوازم شخص میں سے ہے یعنی شخص کے لئے شکل لازم ہے اور عدالت کا تقدم معلول پر اپنی ذات اور شخص سمیت تو ہوتا ہے، لوازم سمیت اس کا تقدم ہونا ضروری نہیں۔ پس جب پہلوی صورت جسمیہ کے شکل پر تقدم ہو گا تو اپنے تشخص سمیت تقدم ہو گا۔ شکل سمیت نہیں، جو کہ لازم ہے اس پر تقدم ہم ہو سکتا ہے کہ جب ملزم کی ذات مقدم ہو گی تو اس کے لوازم بھی مقدم ہونے چاہیں لیکن یہو ہم صحیح نہیں ہے، کیونکہ عدلت تامہ کے لئے خلاصہ معلول لازم ہے، اور عدلت ہونے کے حافظے معلول پر تقدم ہے، لیکن کیا یہ کہا جاسکتا ہے کہ معلول چونکہ اس کے لئے لازم ہے، اس لئے عدلت میں معلول کے پر تقدم ہو گی، اگر یہ مانا جائے تو تقدم اپنی علی نفسہ لازم آئے گا جو کہ محال ہے۔

### فصل، مکان (متن)

مکان یا تو خلا کا نام ہے، یا وہ جسم خالی کی سطح پر اپنے ہے جو جسم خالی کی سطح ظاہر سے متصل ہو، صرف فرماتے ہیں کہ مکان کی تعریف میں خلا کہنا صحیح نہیں ہے، کیونکہ ہم پوچھیں گے کہ خلا رہا شیء عرض ہے کیا بعد مجرم من المادة، اگر آپ کہیں کہ وہ لاشی عرض ہے تو یہ باطل ہے، کیونکہ یہ بات محقوق ہے کہ دو دلواروں کے درمیان خلام اس کی پر نسبت کم ہوتا ہے جو دو شہروں کے درمیان ہوتا ہے اس سے معلوم ہوا کہ خلا رکم و بیش کے ساتھ متصف ہوتا ہے اور جو چیز کم و بیش قبول کرے وہ لاشی عرض نہیں ہو سکتی، اسی طرح بعد مجرم من المادة ہونا بھی محال ہے کیونکہ جو بعد مجرم اور سیوں سے خالی ہو گا وہ محل سے مستغنى بالذات ہو گا جیسا کہ گذر چکا ہے اور جب وہ محل سے مستغنى ہو گا، تو اس کا اقتراض کسی محل سے ممکن نہ ہو گا حالانکہ محل سے اسکا اقتراض ضروری ہے یہ غلاف مغروہ نہ ہے، پس جب خلا رہنا اپنی دلوں صورتیوں کے ساتھ محال ہے، تو دوسری تعریف متعین ہے۔

**سوال** مکان کی ان دلوں تعریفوں کی تشریح کیا ہے؟

**جواب** اتنی بات تو یہی ہے کہ جبکہ پتے پورے وجود سے اپنے مکان کو بھرے ہوئے ہوتا ہے یعنی مکان کا کوئی حصہ ایسا نہیں ہوتا کہ وہ تمکن سے خالی ہو اس بیان کی روشنی میں اگر فوکر کیا جائے تو علم ضروری کے طور پر یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ مکان کوئی غیر منقسم چیز نہیں ہو سکتا کیونکہ جسم نہیں جہتوں میں منقسم ہوتا ہے، پھر وہ کسی غیر منقسم شے میں کیونکہ حاصل ہو سکتا ہے اور یہ کہ

وہ کوئی ایسی شی بھی نہیں ہو سکتا ہے؛ جو صرف ایک جہت میں منقسم ہو، کیونکہ ایسی شے جسم کو پورے طور سے احاطہ کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتی، پس ضرور ہے کہ مکان کوئی ایسی شے ہو جو یا تو دو جہتوں میں منقسم ہو، یا تینوں جہتوں میں منقسم ہو۔

اب پہلا احتمال ہو، یعنی مکان ایسی شی ہے جو دو جہتوں میں منقسم ہے، تو ظاہر ہے کہ ایسی شے سطح ہی ہوتی ہے کہ وہ طول اور عرض میں منقسم ہوئی ہے، عمق میں اس کا انقسام نہیں ہوتا، اور سطح بھی، سطح عرض ہو گی کیونکہ سطح جوہری تو جال ہے، جیسا کہ پہنچنے لگزد، جب وہ سطح عرض ہے تو اس عرض کا حلول کسی جسم میں ہو گا، تو بالکل ظاہر ہے کہ اسکا حلول جسم ممکن میں ہونا ممکن نہیں ہے، ورنہ اس کے نقل ہونے سے اس مکان کا متعلق ہونا لازم آئیگا۔ حالانکہ ایسا نہیں ہے، پس ضروری ہے کہ وہ جسم حادی میں حلول کئے ہوئے ہو، اور یہی ضروری ہے جسم ممکن کی اوپری سطح کے ہر حصے پر وہ چسپاں ہو، یعنی اس سے نگی ہوئی ہو، ورنہ وہ جسم اس کو بھرنے والا نہیں ہو گا۔ اس طرح مکان کی تعریف یہ ہوگی وہ جسم حادی کی سطح باطن ہے، جو جسم محوری کی سطح ظاہر پر چسپاں ہے پر شائین کا مسلک ہے۔

اس کے بعد دوسرا احتمال ہو، یعنی مکان ایسی شے ہے جو تینوں جہتوں میں منقسم ہو اس کی بنیاد پر مکان اس بعد کو کہیں گے، جو تینوں جہتوں میں منقسم ہے اور وہ بعد شیک جسم ممکن کے بعد مساوی ہے، اس طرح سے مساوی ہے کہ ایک دوسرے پر بالکل منطبق ہے، اور اس میں پوسے طور سے نراثت کے ہوئے ہے، اب اس بعد میں جسے ہم نے مکان کہا ہے وہ احتمال ہیں یا تو مجھنے ایک امر موحوم ہے، جسکو جسم نے محض دہما بھر کھا ہے، حقیقت سے اس کا کوئی تعلق نہیں، اگر یہ ہے تو یہی ممکن ہے کہ وہ بعد ایک موجود ہو گا، بعد ایک موجود ہے اور اس کا واقعی وجود ہے تو اس میں بھی دو احتمال ہیں۔ یا تو وہ بعد مادی ہو گا، یا بعد موجودین المادہ ہو گا۔ بعد مادی ہونا تو درست نہیں ہے کیونکہ مادی ہونی کا مطلب یہ ہے کہ وہ بعد جم کیسا تھا قائم ہے پھر اس بعد جسمی کے اندر کوئی جسم پایا جائے تھا داخل اجسام لازم آئیگا، لہذا مستین ہے کہ وہ بعد موجودین المادہ ہو، یا اشراطیں کا مذہب ہے اسکا نام وہ لوگ بعد مظہور کرتے ہیں، انکا خیال یہ ہے کہ پیغاطہ بیہی چیز ہے، بعض لوگوں نے خاطری سے اسے بعد مظہور کہ دیا ہے، یعنی ایسا بعد جس کے اطراف ہیں، لیکن یہ خاطری ہے پھر یہ بھی ضروری ہے کہ وہ بعد موجودین المادہ ہو، یہ بعد مفرد گو یا کہ جوہر متوسط ہے، جو دو عالموں یعنی ان جو اہر مجرمہ کے درمیان جو کہ اشارہ حسیہ

کو قبول نہیں کرتے اور ان جسم کے درمیان جو کمر مادی اور کثیف جو ہر ہیں۔ ایک درمیان چیز ہے، اس صورت میں اصول جو اہر بجائے پائیج کے چھوڑ جو جائیں گے یعنی عقل، نظر، صورت جسمیہ، ہمیولی، جسم اور یہ بعد مجرد

**سوال** اپنے خلام کے لاشی ہونے کے ابطال میں کہا ہے کہ خلام کم و بیش کو قبول کرتا ہے اور جو چیز کم و بیش کو قبول کرے، وہ لاشی نہیں ہو سکتی، اس پر سوال یہ ہے کہ کمی و زیادتی کا قبول کرنا، تو اس کے وجود کے فرض کرنے پر موقف ہے، یعنی جب خلام کا وجود فرض کیا جائے گا، تو وہ کمی و بیشی کو قبول کرے گا۔ اس سے یہ لازم آیا کہ کمی و زیادتی کے قبول کرنے کی صورت میں اس کا وجود فرضی ہو گا۔ لیکن اس سے اس کے وجود حقیقی کا کہاں ثبوت مہیا ہوا؟

اس کا جواب کسی نے یہ دیا ہے کہ ہم یہ بات ہدایتہ جانتے ہیں کہ دو دیواروں کے درمیان اور دو شہروں کے درمیان بعد کا تفاوت فی نفس موجود ہے خواہ اسے فرض کیا جائے یا نہ کیا جائے۔

**اعتراض** تاہم شارح کو مصنف کی اس دلیل پر اشکال ہے، وہ فرماتے ہیں کہ آپ نے متكلمین اور فلاسفہ اشرافیین دونوں کے مسلک کو رد کرنے کے لیے یہ فرمایا کہ خلا یا تو لاشی مغض ہو گا، یا بعد موجوں مجرد عن المادہ ہو گا۔ اس سے کیا مراد ہے؟ کیا لاشی فی الخارج یا بعد مجرد موجود فی الخارج مراد ہے، یا لاشی فی نفس الامر اور بعد موجود فی نفس الامر مراد ہے، بظاہر تو پہلے ہی والا مفہوم مراد معلوم ہوتا ہے، اس لیے کہ عام طور سے فلاسفہ کا دستور یہ ہی ہے کہ ان دونوں مذاہب کو باطل کرنے کے لیے، یہ دونوں شقیں بیان کرتے ہیں اور پہلی شق کو باطل کر کے متكلمین کا مذہب اور دوسری شق کو باطل کر کے اشرافیین کا مذہب باطل کرتے، اگر یہی مراد ہے، تو تفاوت والی دلیل لاشی فی الخارج کو باطل نہیں کرتی، کیونکہ تفاوت کا قبول کرنا ایک نفس الامری چیز ہے، اس کے لیے خارجی وجود شرط نہیں ہے، بس اس سے زیادہ سے زیاد یہ ثابت ہو گا خلام کا لاشی فی نفس الامر ہونا باطل ہے لیکن خلام کا لاشی فی الخارج ہونا بھی باطل ہے، اسکی کوئی دلیل نہیں ہے۔

اور اگر دونوں شقتوں سے یہ مراد ہے کہ وہ خلایا تو لاشیٰ فی نفس الامر ہو گا یا بعد موجود فی نفس الامر مجرد عن المادہ ہو گا۔ اگر یہ مراد ہے، تو شق اول کا بطلان تو ہو جاتا ہے، لیکن شق ثانی کے بطلان میں مناقشہ کا دائرہ بڑھ جاتے گا۔

### سوال مناقشہ کی تدریسے تفصیل بیان کیجیے۔

**جواب** مناقشہ کی تفصیل شارح نے نہیں ذکر کی ہے، بلکہ ضرورت اس کی تفصیل یہ ہے کہ خلا کے دونوں احتمالات اگر یہ ہیں کہ وہ یا تو لاشیٰ محض فی نفس الامر ہو گا، یا بعد موجود موجود فی نفس الامر ہو گا۔ تو دوسری شق کو رد کرتے ہوئے شارح نے کہا کہ اگر بعد موجود عن المیتوں پایا جائے تو بالذات محل سے مستغنی ہو گا، اور جب وہ مستغنی عن المحل ہو گا تو اس کا اقتضان محل کے ساتھ محال ہو گا، یہ خلف ہے اس پر مناقشہ یہ ہے کہ بعد موجود موجود فی نفس الامر کی، ماہیت و حقیقت مختلف ہے اور بعد موجود موجود فی المیارج کی ماہیت کچھ اور ہے، تو ہو سکتا ہے کہ اول الذکر تو مستغنی عن المحل ہو، اور ثانی الذکر نہ ہو۔

اور یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ بعد موجود فی نفس الامر کے بطلان کی یہ دلیل کافی نہیں ہے کیونکہ ہم پوچھیں گے کہ بعد موجود جو مستغنی عن المحل ہے، کیا وہ دونوں وجود یعنی وجود نفس الامری اور وجود خارجی ہردو کے اعتبار سے ہے، یا صرف وجود خارجی کے اعتبار سے ہے، ہم کہتے ہیں ممکن ہے، یہ دونوں بات نہ ہو، وہ صرف وجود ذہنی کے اعتبار سے مستغنی عن المحل ہو۔

اور اگر آپ کہتے ہیں کہ وہ فی الجمل محل سے مستغنی ہے، یا صرف وجود ذہنی کے اعتبار سے مستغنی ہے تو یہ بات تسلیم ہے، لیکن اس کے بعد آپ نے یہ پتھر جو زکا لا ہے کہ مستغنی عن المحل ہونے کی صورت میں اس کا محل کے ساتھ اقتضان محال ہے، یہ علی الاطلاق صحیح نہیں، کیونکہ اقتضان تو صرف وجود خارجی کے اعتبار سے ہوتا ہے۔ اور آپ نے استفنا فی الجملہ قرار دیا ہے، وہ تو صرف وجود ذہنی کے اعتبار سے مستغنی پر بھی مصادق آتا ہے۔

**اعتراض** مصنف نے بعد موجود کے بطلان کے لیے جو دلیل پیش کی ہے کہ اگر بعد موجود پایا جائے مگا تو بالذات محل سے مستغنی ہو گا، اور زادے محتاج بالذات مانا پڑے گا، جو اس کے مجرد ہونے کے منافی ہے، کیونکہ کوئی مجرد محل کا محتاج نہیں ہو سکتا،

لہذا اس کا اقتضان محل سے مجاہد گیا۔ اس پر شارح کہتے ہیں اس دلیل کی بنیاد دو باتوں پر ہے ایک تو اس پر کہ بعد مجرم کو بعد مادی پر قیاس کر لیا ہے۔ اور دلوں کو متشابہ قرار دیا ہے۔ حالانکہ بعد مادی عرض ہے، اور بعد مجرم، جو ہر ہے۔ اور دوسرے اس بات پر کہ حاجت ذاتی اور استغایہ ذاتی کے درمیان کوئی تیسرا چیز نہیں ہے، حالانکہ یہ دلوں باتیں غلط ہیں حاجت ذاتی اور استغایہ ذاتی کی تفضیل ہوئی کی بحث میں گزر چکی ہے۔

**فصل ۱۰ جیز (معن)** ہر جسم کے نئے ایک جیز ہی ہوتا ہے، دلیل اس کی یہ ہے کہ اگر ہم کسی جسم کو قوامی یعنی خارجی دباؤ سے آزاد فرمن کریں، تو وہ کسی نہ کسی جیز میں ضرور ہو گا، اب سوال یہ ہے کہ وہ اس جیز میں کیوں ہے؟ پا تو خود اپنی ذات کے تقاضے سے ہے، یا کسی قاس کی وجہ سے، تا سر کی بقیہ تو پہلے ہی تسلیم کی جا چکی ہے، پس ثابت ہو گیا کہ وہ اپنی ذات کی وجہ سے ہے، یہی جیز ہی ہے۔

پھر یہ بھی ضروری ہے کہ جسم کا ایک ہی جیز ہی ہو، کسی جسم کے دو جیز ہی نہیں ہو سکتے۔ کیوں کہ اگر دو جیز ہوں گے، توجہ ایک میں اس کا حصول ہو گا، تو وہ دوسرے جیز کا مقصود ہو گا یا نہیں؟ اگر وہ ہو گا تو پہلا جیز ہی نہ رہا۔ اور اگر نہیں ہو گا تو دوسرا جیز ہی نہ ہو گا۔

هذا خلف۔

**سوال** جیز کی تعریف مثائیں کے نزدیک بعینہ دہی ہے جو مکان کی تعریف ہے اس کے سماں سے اگر دیکھا جائے تو جسم یعنی نلک الافلاک کا کوئی جیز نہیں ہے اس لئے کہ اس کو کوئی دوسرا جسم حادی نہیں ہے۔ ہاں اس کے واسطے وضع ہے (یعنی وہ کیفیت، جو جسم کو اس کے اجزاء کی باہمی نسبت سے حاصل ہوتی ہے) اور نیز اسے اپنے ماتحت اجسام کے مخاذات سے ایک خاص حالت حاصل ہے۔

**جواب** اس کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ جیز اور مکان بعینہ ایک شے نہیں ہے۔ بلکہ جیز یا مکان ہے اور مکان خاص ہے۔ جیزوہ جیز ہے جس کی وجہ سے جسم اشارہ حیثیت میں دوسرے اجسام سے ممتاز ہو سکے، یہ تعریف وضع کو بھی شامل ہے۔ جس کی وجہ سے نلک بعینہ اشارہ حیثیت میں دوسرے سے ممتاز ہوتا ہے۔ پس وہ بھی معتبر ہے اگرچہ ممکن نہیں ہے۔

**سوال** اس پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ نلکب محیط کے وضع کی دو حالتیں ہیں۔ ایک تو خود اس کے باہمی اجزاء کی نسبت سے، اور دوسرے اس کے ماتحت اجزاء کے میازات کی نسبت سے، تو کیا یہ دونوں چیزیں کہلائیں گی؟

**جواب** نہیں اول الذکر جو اس کی ذاتی حالت ہے، اسے چیزیں کہنا چاہیے، اور شانی الذکر چونکہ دوسرے کی نسبت سے حاصل ہوتی ہے، اسے چیزیں نہیں قرار دیا جا سکتا۔

**سوال** چیز اور مکان کے درمیان تفرقی ان حضرات کے نزدیک تو ہے جو جزو لا چیزی کے وجود کے قائل ہیں۔ چنانچہ معمق طوسی نے شرح اشادات میں اس کی تعریف کی ہے کہ قائمین بالچیز کے نزدیک مکان چیز سے علیحدہ چیز ہے، یعنی میمین حضرات ہیں ان کے نزدیک مکان اپنے بغیری میں کے قریب قریب مفہوم میں استعمال ہوتا ہے۔ یعنی وہ جگہ جس پر جسم متمکن ٹھکے اور ٹھکے، جیسے تخت کے لئے زمین، اور چیزان کے نزدیک وہ موہوم خالی جگہ ہے جو جسم تھیز سے بھری ہوئی ہے، کہ اگر وہ جسم نہ ہوتا، تو مغض خلاس ہوتا جیسے پالی کے لئے گلاس کا داخلی حصہ۔ لیکن شیخ بولی سینا اور جہور فلاسفہ کے نزدیک، مکان اور چیز ایک شے ہے اور وہ جسم حادی کی سطح باطن ہے جو جسم محیی کی سطح ظاہر سے مماس ہے۔

اس تقریب سے معلوم ہوا کہ جواب دینے والئے چیز اور مکان کے درمیان جو فرق کیا ہے وہ فلاسفہ کی تصریحات کے خلاف ہے۔

**جواب** نہیں ایسی بات نہیں، خود شیخ اریمیں کی تصریحات سے پتہ چلتا ہے کہ چیز مکان سے عام ہے، چنانچہ انہوں نے کتاب الشفارہ کی بحث طبیعتیات میں لکھا ہے کہ لا جسم الا ولیعہ ایا یکون لہ حیز ما مکان ولما وضع و ترتیب اور دوسری جگہ کہا ہے کہ جسم فلہ حیز طبیعی فان کان ذا مکان کان حیزہ مکانا

انے دونوں عبارتوں سے پتہ چلتا ہے کہ چیز مکان اور وضع دونوں کو شامل ہے، پس چیز عام ہے، اور مکان خاص ہے۔

**سوال** اقابر کی تفسیر شارع نے امر خارجی سے کی ہے، اس کی کیا وجہ ہے، جبکہ قابر اس چیز کو بھی کہتے ہیں۔ جس کی تاثیر طبیعت کے مقتضی کے خلاف ہو؟

**جواب** اگر قاسی کا مطلب وہ چیز ہے جس کی تاثیر طبیعت کے مقتضی کے خلاف ہو، تو امالہ ذاتہ اور نقصانی کی تردید حاضر نہ ہوگی، بلکہ ایک تیسرا قسم کا احتمال بھی رہے گا کہ ایسی خارجی چیز کی وجہ سے ہو، جس کی تاثیر مقتضیہ طبیعت کے خلاف نہ ہو، سوال اپ نے فرمایا کہ شے کا کسی مخصوص چیز میں ہو ناجب تو اس کی وجہ سے ہنیں ہے لوازم ہے کہ اس کی طبیعت کی وجہ سے ہو، کیا ایسا نہیں ہو سکتا کہ چیز کا تلقانہ صورت جسمیہ یا ہیومن کیوجہ سے مانا جائے۔

**جواب** نہیں صورت جسمیہ تو تمام اجسام میں مشترک ہے، اور اس کی نسبت تمام احیاز کی جانب برابر ہے پس وہ کسی مخصوص چیز کے لئے مرجح نہیں بن سکے گی۔ اور ہیومن کی جانب بھی اس کی نسبت نہیں ہو سکتی، کیونکہ وہ چیز کے اقتضای میں صورت جسمیہ کے تابع ہے بعدزاں یہ بات متعین ہے کہ اس کو ان دونوں کے علاوہ کسی اور امر داخلی مخصوص کی جانب منسوب کیا جائے اور نظر ہر ہے کہ وہ طبیعت ہی ہے۔

**سوال** اپ نے فرمایا ہے کہ شے کو جب امور خارجیہ کی تاثیر سے خالی مانا جائے تو وہ کسی چیز میں مزد رو ہوگی۔ اس پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ شے کی علت فاعلی کی تاثیر امور خارجیہ میں سے ہے، یا نہیں؟ اگر وہ امور خارجیہ میں سے ہے، تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس سے بھی شے کو خالی فرض کیا جائے، تو ایسی صورت میں وہ موجود نہ ہوگی، پھر کسی مکان میں حاصل ہونے کے کیا معنی؟ کیونکہ فاعل کے بغیر تو اس کا وجود نہ ہو گا۔

اور اگر فاعل کی تاثیر ان امور خارجیہ میں سے نہیں ہے، جن سے خالی ہونے کی بات کھی گئی ہے، تو کیوں نہ یہ مان لیا جائے کہ اسی فاعل کی تاثیر کی وجہ سے وہ کسی مکان مخصوص میں حاصل ہوا ہے، کیونکہ "این" یعنی وہ حالت جو جسم کو کسی مکان میں ہونے کی وجہ سے حاصل ہونتی ہے۔ وجود جسم کے لوازم میں سے ہے تو جب علت فاعلی شے کو وجود میں لائے گی تو اس کے لوازم کو بھی وجود بخشنے لگی، لہذا مکان میں حاصل ہونا اسی علت فاعلی کی تاثیر سے ہو گا۔

**جواب** شارح کہتے ہیں کہ یہ اعتراض ان لوگوں پر وارد ہوتا ہے جس کے نزدیک مکان بعد مفرد کا نام ہے۔ کیونکہ ان کے لحاظ سے، جب جسم کا وجود علت فاعلی کی وجہ

ہوگا، تو کسی بعد میں ہوگا، اس کے برعکس جو لوگ اس بات کے قائل ہیں کہ مکان سطح کا نام ہے۔ وہ کہہ سکتے ہیں کہ "ایں" وجود جسم کے لوازم میں سے نہیں ہے، دیکھوں گا لانڈلک ایک جسم ہے، لیکن چونکہ اس کے لئے کوئی مکان نہیں ہے۔ اس نے اس کیلئے این بھی نہیں ہے۔

**اعتراض** اشارہ نے فرمایا کہ لیکن ایک اعتراض ان دونوں ملک وابوں پر وارد ہوتا ہے کہ جسم کا قوا مر سے مغلی بالطبع ہونا، پہ ملاحظہ ذات جسم کے الگ چیز ڈھنگا ممکن ہے، یعنی ذہن سے قوا مر سے خالی فرض کر سکتا ہے۔ لیکن، ہو سکتا ہے کہ نفس الامر کے اعتبا سے ایسا ہونا ممکن نہ ہو، اسلئے جسم کو اس طبق الامر میں مکان طبعی ہونے کے لئے یہ دلیل کافی نہیں ہے، اس دلیل سے تو اگر مکان طبعی کا وجود ثابت ہوتا ہے تو اسی غیر واقعی تقدیر پر یعنی قوا مر سے خالی ہونے کی تقدیر پر جو نفس الامر میں ممکن نہیں ہے۔ پھر جس چیز کا اثبات کسی غیر واقعی تقدیر پر ہو، اس کا ثبوت ذہنی تو ہو سکتا ہے، ثبوت نفس الامری اور حقیقی نہیں ہو سکتا۔

**سوال** مصنف نے ایک جسم کے لئے دو حیر طبعی ہونے کے ابطال کی دلیل بیان کی ہے کہ اگر دو حیر طبعی ہوں۔ اور ایک میں جسم حاصل ہو اور مغلی بالطبع ہو، تو دوسرے کو طلب کرے گا یا نہیں؟ اگر طلب کرے گا تو اس کا مطلب ہے کہ پہلا والا حیر طبعی نہیں کیونکہ اس کا دوہ طالب نہیں۔

اس پر سوال یہ ہے کہ اس دوسرے مکان طبعی کو طلب نہ کرنا اس وجہ سے ہے کہ اسے ایک مکان طبعی مل چکا ہے۔ اگر ایک مکان طبعی پا جانے کی وجہ سے وہ دوسرے مکان طبعی کو نہ طلب کرے تو اس کا یہ مطلب نہیں ہو گا کہ وہ دوسرے مکان طبعی نہیں ہے، کیونکہ مکان طبعی کی طلب اسی وقت ہوتی ہے، جب وہ اپنے مکان مطلوب میں نہ ہو، اور یہاں تو وہ مکان مطلوب میں ہے۔ اس نے یہ دلیل کافی نہیں معلوم ہوتی۔

**شرح مفصل** بعض لوگوں نے اس مسئلہ کی ذرا تفصیلی تقدیر کی ہے، وہ تقدیر یہ ہے کہ اگر ایک جسم کے دو حیر طبعی ہوں تو یا تو وہ بیک وقت دونوں میں ہو گا یا ایک میں ہو گا، یا دونوں میں سے کسی میں نہ ہو گا۔ یہ میں احتمال باطل ہیں۔ پہلے کا باطل ہونا تو بالکل ظاہر ہے، اور دوسرے کے باطل ہونے کی وجہ مصنف نے خود بیان کی ہے، اور اس احتمال

اس نے باطل ہے کہ اس صورت میں یا تو وہ دونوں حیزوں کی سیدھی میں ہو گا یا ان کی سیدھی میں نہ ہو گا۔ اگر دونوں کی سمت میں ہے تو اس کی دو صورتیں ہیں یا تو دونوں کے درمیان ہو گا یا دونوں سے ایک طرف ہو گا، دونوں کے درمیان میں ہو یا دونوں کی سمت میں نہ ہو تو اس کا دو مختلف جہتوں میں طبعاً میلان لازم آئے گا اور یہ محال ہے اور جب دونوں سے الگ انہیں کی سمت میں ہو گا، تو دونوں کی طرف اس کا میلان ہو گا، لیکن جب ایک کے قریب پہنچی کا تو قسم ثالی بن جائے گا۔ یعنی یہ کہ ایک میں حاصل ہو گا۔ اور اس کا بطلان کیا جا چکا ہے۔

**اعتراض** | شارح فرماتے ہیں اس طویل تقریر کی ضرورت نہیں حاصل صرف اتنا ہے کہ اگر جسم کے دو طبعی ہونے کے تو اس کا حصول ان میں سے کسی ایک کے اندر ممکن ہو گا، اور یہ باطل ہے، اس نے اس کے ماننے کی صورت میں خلاف مفروض لازم آئے گا، تو جب یہ (تالی) باطل ہے تو اس کے نتیجے میں مقدم یعنی دو طبعی کا ہونا بھی باطل ہے۔ تفہیل اور پر گز رچکی ہے۔

**فصل شکل (متن)** | ہر جسم کی ایک شکل طبعی ہوتی ہے، کیونکہ ہر جسم متناہی ہے اور ہر متناہی متشکل ہے اور متشکل کے لئے ایک شکل طبعی ہے۔

جسم کے متناہی ہونے کی دلیل گذرچکی ہے۔ رہی یہ بات کہ ہر متناہی متشکل ہوتا ہے تو اس کی دلیل یہ ہے کہ متناہی شے کا ایک یا چند حدود احاطہ کئے ہوتی ہیں، اس احاطہ سے ایک ہمیست پیدا ہوتی ہے، اسی کا نام شکل ہے۔

پھر یہ کہ ہر متشکل کے لئے ایک شکل طبعی ہوتی ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ جسم کو جب ہم تو اسرے خالی فرض کریں تو کوئی نہ کوئی متعین شکل اس کی ہو گی۔ ظاہر ہے کہ دو شکل اسکی ذات اور طبیعت ہی کیوجہ سے ہو گی۔ کیونکہ اسے تو اسرے خالی مان چکے ہیں۔

**اعتراض** | الباعار یعنی طول، عرض اور عمق کے متناہی ہونے پر موقوف ہے اور جسم تو پہنچ متناہی ہوتا ہے۔ لیکن جسم کی طبیعت و حقیقت بذاتِ خود نہ اس کے متناہی ہونے کو مقتضی

ہے اور نہ اس کو مستلزم ہے، گویا متناہی ہونا نہ تو ذات جسم کی طرف مسوب ہے اور نہ اس کے لوازم میں سے ہے اور جو چیز کسی شے کو کمی ایسے سبب کی وجہ سے عارض ہو، جو نہ مسوب الی الذات ہو اور نہ اس کے لوازم میں سے ہو تو اسے عارض لذات نہیں کہہ سکتے، اس لئے شکل کو طبعی کہنا مشکل ہے۔

اور بعینہ یہی اعتراض مکان کی اس تعریف پر بھی وارد ہوتا ہے، جو مشائین نے ذکر کی ہے، یعنی جسم حادی کی سطح باطن، جو جسم خود کی سطح ظاہرستہ صاف ہو، اس پر اعتراض کی تقریر یہ ہے کہ جسم کا اس مکان میں حاصل ہونا جسم حادی کے وجود پر موقوف ہے اور جسم حادی، جسم متنکن کی نسبت سے ایک اجنبی چیز ہے، اس لئے اس تعریف کی بنیاد پر کسی مکان کو جسم کے لئے مکان طبعی کہنا مشکل ہے۔

ہاں اب تہ اگر مکان کو بعد کے معنی میں لیا جائے تو جسم کا اس میں حصوں، اس بعد کے حصوں پر موقوف ہو گا۔ اور بعد کا حصوں اگرچہ ذات جسم کی جانب مسوب نہیں ہے، لیکن وہ جسم کے لئے لازم ہے، کیونکہ جسم کا حصوں بجز کسی بعد کے ممکن ہی نہیں ہے۔ تو یہ مکان بواسطہ لازم مسادی کے ہے اس لئے اسے ذات کی طرف مسوب کر کے مکان طبعی کہہ سکتے ہیں۔

**فصل حرکت و سکون (متن)** لحرکت اور تدریجی طور پر کسی شے کا قوت سے فعل کی طرف نکلا رہکون

کی صلاحیت ہو، اس کا متحرک نہ ہونا، ہر جسم متحرک کے لئے ایک محرک ہوتا ہے، وہ محرک یا تو طبیعت جسمیہ ہے یا عین، پہلا احتمال باطل ہے۔ کیونکہ اگر جسم ہی حرکت کی علت ہوتا، تو ہر جسم متحرک ہوتا حالانکہ ایسا نہیں ہے۔ پس ثابت ہوا کہ غیر جسم محرک ہے۔

**حرکت کی دو قسمیں** حرکت کی چار قسمیں، میں

(۱) حرکت فی الکم، جیسے نہوا اور ذبول وغیرہ یعنی جسم کے اندر اجزائے اصلیہ کے جنم کا طبعی مقدار سے ہر جہت میں بڑھنا یا گھٹنا

(۲) حرکت فی الکیف، جیسے پانی کا اس کی صورتِ نوعیہ کی بقایہ کے ساتھ ہٹھندا یا گرم ہونا اس حرکت کا نام استحالہ ہے۔

(۲۳) حرکت فی الاین :- کسی شے کا ایک مکان سے دوسرے مکان میں تدریجیا منتقل ہونا اسے نقل کہتے ہیں۔

(۲۴) حرکت فی الوضع :- کسی شے کا ایک مکان میں رہتے ہوئے تدریجیا ہمیت کا تبدیل کرنا، مثلاً کرہ کا ایک مقام پر متکر ہو کر گھومنا اس صورت میں کرہ کے اجزاء مکان کے اجزاء سے جدا ہوتے جائیں گے البتہ پو را کرہ جموئی چیزیں سے اسی مکان میں ہو گا۔

پھر حرکت کی ڈو قسمیں ہیں، حرکت بالذات اور حرکت بالعرض، حرکت بالذات کا مطلب یہ ہے کہ حرکت براہ راست شے کو عارض ہو جیسے آدمی چلتا ہے تو حرکت اسی کو عارض ہوتی ہے۔

حرکت بالعرض کا مطلب یہ ہے کہ حرکت براہ راست شے کو عارض نہ ہو بلکہ کسی اور متکر کے واسطے عارض ہو، مثلاً کشٹی میں آدمی بیٹھا ہو تو حرکت براہ راست کشٹی کو عارض ہے، اور آدمی بالعرض متکر ہے۔

حرکت ذاتی کی تین قسمیں ہیں۔ حرکت طبیعی، حرکت قریب، حرکت ارادی یہ کیونکہ قوہ محکر یا تو خارج سے مستفاد ہو گی، یا خود جسم کی ذات سے، اگر خارج سے مستفاد نہیں ہے، تو یا تو قوہ محکر باشور ہو گی، یا بے شعور، اگر محکر باشور ہے۔ تو ایسی حرکت، حرکت ارادی ہے اور محکر بے شعور ہے تو حرکت طبیعی کو قوہ محکر خارج سے مستفاد ہے، تو چیرکت قریب ہے، جیسے انسان کی ارادی حرکت اور جیسے پھر کو اور پر سے چھوڑا جائے تو نیچے کی جانب اس کی حرکت، اور جیسے پھر کو نیچے سے اور پر پھینکا جائے، تو اس کی حرکت، علی الاستریب حرکت ارادی، حرکت طبیعی اور حرکت قریب ہے۔

سوال قوہ سے فعل کی طرف خروج کا کیا مطلب ہے؟

جواب اس کی شرح کرتے ہوئے کسی نے لکھا ہے کہ شے موجود، پورے طور پر بالقوہ نہیں ہو سکتی۔ بالقوہ، ہونے کا مطلب یہ ہے کہ وہ موجود نہ ہو البتہ وجود کی اس میں صلاحیت ہو شئی موجود من جمیں الوجہ بالقوہ اس نے نہیں ہو سکتی کہ اس صورت میں اسے موجود مانا درست ہی نہ ہو گا، حالانکہ اسے موجود تسلیم کیا گیا ہے۔ اس نے

یا تو وہ پورے طور بالفعل موجود ہو گی، اس کی مثال ذات باری تعالیٰ ہے کہ وہ بہرہ وجود کامل ہے اس کے لئے کوئی کمال متوقع نہیں ہے، فلاسفہ کے نزدیک مقول عشرو بھی اس کی مثال ہیں، یا بعض وجوہ سے بالفعل موجود ہو گی، اور بعض وجوہ سے بالفہر، توجیں یحییٰ پہلی صورت بالفہر ہے۔ اگر وہ وقت سے فعل کی طرف نکلے، تو یہ لکھنا یا تدوافعہ واحدہ ہو گا یا تدریجیاً پہلی صورت میں اسے کون وفادار ہیں گے مثلاً پانی کا ہوا بن جانا۔ پانی کے اندر صورت ہوا سیئے کی استعداد ہے، تو جب وہ پانی سے ہوا کی طرف منتقل ہو گا تو دفعہ واحدہ ہے، یہ تبدیلی پانی کے حق میں فادا اور ہوا کے حق میں کون ہے۔

اور دوسری صورت میں یعنی خروج تدریجی کی صورت میں اسے حرکت کہتے ہیں۔

اس شرح پر شرح کو دو اعتراض ہیں،

**اعتراض** اول یہ ہے کہ آپ نے دعویٰ کیا کہ وقت سے فعل کی جانب خروج کی دو ہی صورتیں کون وفادار اور حرکت، لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ نفس انسانی میں بہت سے کمالات نہیں ہوتے البتہ ان کی صلاحیت ہوتی ہے، تو ان ان آہستہ آہستہ ان کمالات کی طرف بڑھتا ہتا ہے، یہ بھی قوہ سے فعل کی طرف خروج ہے، لیکن اسے نہ تحرکت کہتے ہیں اور نہ کون وفادار۔

دوسرے یہ کہ چند مقولے ہیں مثلاً جدہ دملک، فعل، افعال اور متن، ان میں انتقال کو بعض فلاسفہ دفعہ واحدہ مانتے ہیں، لیکن اس کے باوجود اسے نہ کون کہتے ہیں اور نہ فدا، اس سے معلوم ہوا قوت سے فعل کی جانب خروج کی دو ہی صورتیں نہیں ہیں اور بھی ہیں۔

**سوال** جدہ، فعل، افعال اور متن کی تشریع کیا ہے؟

فلاسفہ کے نزدیک یہ کائنات جوہر اور عرض سے مرکب ہے، جوہر تو ایک ہے

**جواب** اور اعراض نو ہیں، ان کے مجموع کو مقولات عشر کہتے ہیں۔ انہیں مقولات میں کچھ مقولے وہ ہیں جو اد پر ذکر کئے گئے۔ ان کی تشریع درج ذیل ہے

جدہ۔ اسے ملک بھی کہتے ہیں، یہ جسم کی وہ ہیئت ہے جو کسی چیز کے جسم کو احاطہ کرنے سے حاصل ہوتی ہے، مثلاً کپڑے نے جسم کا احاطہ کیا، تو جسم کی جو ہیئت حاصل ہوئی وہ ملک ہے فعل۔ وہ ہیئت ہے جو کسی چیز میں اثر کرنے سے حاصل ہو، جیسے لکھتے وقت قلم کو جو

ہیئت حاصل ہوتی ہے وہ فعل ہے ۔

الفعال ۔ وہ ہیئت ہے جو غیر کے اثر کرنے کی وجہ سے متاثر کو حاصل ہوتی ہے جیسے لکڑی کو کٹنے وقت جو ہیئت حاصل ہوتی ہے وہ الفعال ہے ۔

مثی ۔ وہ ہیئت ہے جو شے کے کسی زمان میں ہونے سے حاصل ہوتی ہے ۔

سوال | حرکت کے سلسلے میں شارح نے اسطو کا قول کیا نقل کیا ہے اور اس کا معنی کیا ہے ؟

اسٹو کا قول نقل کرنے سے بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حرکت دفعیہ کی تعریف کی جامعیت پر اعتراض مقصود ہے، کیونکہ اس کی ایک قسم یعنی حرکت متوسط اسے

خارج ہو رہی ہے، یا یہ کہا جائے کہ پہلے والے دونوں اعتراضوں کو اس کے ذریعہ مدل کیا ہے ۔

اسٹو کے قول کا مطلب یہ ہے کہ حرکت کا اطلاق کبھی جسم کی اس حالت پر کبھی ہوتا ہے اور مسافت کی تینی حدود فرض کی جائیں ان میں پہنچنے سے پہلے جسم ان میں نہ ہو، اور نہ پہنچنے کے بعد ان میں ہو، یعنی جسم جب مسافت حرکت میں ہوتا ہے تو اس مسافت کی خواہ جس حد کو فرض کر دا پونک

جسم کو قرار نہیں ہے، اس نے اس حد میں پہنچنے سے پہلے بھی اس میں نہ تھا۔ اور پہنچنے کے بعد بھی پونک کو دا اس سے نکل گیا۔ اس نے اب بھی اس میں نہیں ہے۔ یہی حالت غیر قراری

حرکت کہلانی ہے۔ اس حرکت کو حرکت متوسط کہا جاتا ہے۔ یہ حالت ایک تعین اور جزوی صفت ہے، جو خارج میں بدلار سے منہا تک مسلسل موجود ہوتی جا رہی ہے، لیکن ہر ایک حد سے نکل کر

دوسری اور تیسرا حد تک منتقل ہونا دفعۃ واحدہ ہی ہے تو اس اعتبار سے یہ حرکت دفعیہ ہے، اور

اس لحاظ سے کہ حدود مسافت کے اعتبار سے اس جسم تحرک کی نسبیں بدلتی جا رہی ہیں وہ سیال ہے، دوسرے نظر میں یوں کہہ لو کہ وہ حالت اپنی ذات کے اعتبار سے مسترا در باقی ہے، اور اپنی

نسبتوں کے اعتبار سے سیال ہے اور اسی سیال اور عدم قرار کے باعث خیال میں اس کی تصور ایسی نہیں ہے، جیسے وہ ایک امر ممتد غیر قارہ ہو، اس امر ممتد غیر قارہ کو حرکت بمعنی قطع کہتے ہیں

اس کی شرح یہ ہے کہ ایسا جسم جو مسلسل حرکت میں ہو، ابھی جزو اوقل میں ہونے کا نقشہ خیال میں باقی رہتا ہے کہ اسی حالت میں جزو ثانی کے اندر پہنچ جاتا ہے۔ اور ابھی وہ نقشہ زائل نہیں ہوتا

مگر دو جزو ثالث کے اندر پہنچ جاتا ہے اور اسی طرح یک بعد دیگر سے متواترا جزائے مسافت

میں پہنچتا رہتا ہے، تو خیال ایسا جاتا ہے جیسے وہ ایک امر مدت طویل ہے، جو پوری مسافت میں پھیلا ہوا ہے جیسے بارش کا قطرہ جب اور پرے گرتا ہے، تو ایک لکیری بھی ہوئی معلوم ہوتی ہے یا لکڑی کے سرے پر آگ روشن کر کے اسے گھما یا جائے تو ایک دائرہ معلوم ہوتا ہے یا جیسے بیل کا پنچھا تیزی سے حرکت کرتا ہے تو ایک مدور سطح سی محسوس ہوتی ہے، یہ حرکت جو بمعنی قطع ہے اس کا کوئی تحقیقی وجود نہیں ہے اس کا وجود صرف وہم میں ہے، کیونکہ جسم متجر ک جب تک تھیں تھک نہیں ہیں پھر پھلے پوری حرکت وجود نہیں نہیں آتی ہے اور جب مہنسیں تک پھونج گیا تو حرکت ختم ہو گئی پس اسکا وجود مخفی ذہنی ہے۔

**سوال** آپ نے سکون کی تعریف کی ہے عدم الحركة عما من سثار ان یتک اس تعریف کے لحاظ سے کن چیزوں سے احتراز ہوا۔ اور دونوں حرکت و سکون میں کون کی نسبت ہے؟

**جواب** اس تعریف کے لحاظ سے تمام مجررات، متجر و ساکن ہونے سے خارج ہو گئے۔

اس نے کہ مجررات موجود کا ہیں ان میں حرکت کی صلاحیت نہیں ہے اس نے ان میں سکون کی بھی صفت نہیں سے (عند الفلاسفہ)

حرکت و سکون کے درمیان تقابل عدم و ملکہ کا ہے کیونکہ حرکت وجودی چیز ہے اور سکون عدم ہے اور ایسے وجود و عدم کا تقابل عدم و ملکہ کہلاتا ہے۔

**سوال** سکون کی ایک دوسری تعریف بعض لوگوں نے سکون کی تعریف اس طرح کی ہے کہ سکون مسافت حرکت میں جسم کا تکویری دیر کشہ جانا سکون ہے اس تعریف کے لحاظ سے، سکون بھی وجودی چیز ہے، اپس دونوں کا تقابل، تضاد کا تقابل ہو گا۔

**سوال** حرکت کی چار قسمیں کس اعتبار سے ہیں۔

**جواب** حرکت کی یہ چار قسمیں ان مقولات کے اعتبار سے ہیں جن میں حرکت واقع ہوتی ہے مقولات کی شرح مجملہ گذرچکی ہے، مقولہ میں حرکت کا مطلب یہ ہے کہ متجر اسی مقولہ کا ایک نوع سے دوسری نوع یا ایک صفت سے دوسری صفت یا ایک فرد سے دوسرے فرد میں منتقل ہو، اول کی مثال جیسے سیاہی سے سفیدی کی طرف حرکت، دوسرے کی مثال جیسے صفت سے قوت کی طرف حرکت، تیسرا کی مثال جیسے ایک مکان میں سے دوسرے مکان کی طرف حرکت۔

## سوال حركت ان الکم کا کیا مطلب ہے؟

کم ایسے عرض کو کہتے ہیں، جو براہ راست تقسیم کو قبول کرے، اس کا مطلب یہ

## جواب ہے کہ ایک کم سے دوسرے کم کی جانب تدریجی انتقال ہو، جیسے نمو، ذبول،

نمو کا مطلب یہ ہے کہ جسم کے اجزاء اصلیہ میں ہر طرف سے طبعی اور فطری، انتشار کے مطابق اضافہ ہو، جیسے پچھے کا جسم ایک طبعی رفتار سے بڑھتا ہے، تو اس کے تمام اعضا میں ان کی فطرت کے اعتبار سے اضافہ ہوتا ہے، بخلاف موٹاپے کے، کہ اس میں اجتناز زائدہ میں اضافہ ہوتا ہے۔

حیوانات میں اجتناز اصلیہ وہ ہیں جن کے بغیر ان کی خلقت تمام نہیں جا سکے، اور یہ وہی ہیں جو مادہ تولید سے پیدا ہوئے ہیں، جیسے ہڈی، پچھے، گانٹھ، اور زائدہ ہیں جو خون سے پیدا ہوتے ہیں، جیسے گوشت، چربی، اور اوداج وغیرہ۔

اور ذبول کا مطلب یہ ہے کہ جسم کے اجزاء اصلیہ ہر طرف سے ایک مقدار طبعی کے ساتھ گھٹ جائیں، جیسے بڑھاپے میں تمام اعضا میں کمی واقع ہونے لگتی ہے، بخلاف ہزار کے کروہ اجتناز زائدہ کی کمی سے واقع ہوتا ہے۔

لیکن علامہ قطب الدین رازی نے شرح قانون میں سمن اور ہزار کو بھی حركت کیہ کی اقسام میں شارکیا ہے۔

## ہہنا بحث

نما اور ذبول کے حركت کیہ ہونے کے باب میں امام رازی نے شرح اشارات میں سخت اعتراض کیا ہے۔

اس کی تفصیل یہ ہے کہ کسی مقولہ میں حركت کا اقتضا یہ ہے کہ اس حركت کلمہ موضع یعنی متحرک بعینہ ایک شے ہو، اسی پر اس مقولہ کے افراد یکے بعد دیگرے وارد ہوں۔ مثلاً نما اور ذبول جس کے بارے میں دعویٰ کیا گیا ہے کہ یہ حركت مقولہ کم یعنی مقدار میں واقع ہے، تو ضروری ہے کہ مقدار کے تمام افراد ایک ہی چیز پر وارد ہوں، یعنی نموجوک مقدار کبیر ہے، بعینہ اسی پر وارد ہو، جس کیلئے مقدار صیغہ نہیں، اور ذبول یعنی مقدار صیغہ بعینہ اسی پر وارد ہو جس کیلئے مقدار کبیر ہے، اس لحاظ سے جب ہم نما و ذبول پر عذر کرتے ہیں، تو ایسا ظاہر ہوتا ہے کہ مقدار کے افراد بعینہ

ایک شے پر وار نہیں ہوتے، کیونکہ مثلاً نمویں مقدار کیہر بعینہ اسی چیز پر وار نہیں ہے جس کیلئے مقدار صیغہ بھی اور بلکہ مقدار صیغہ والی چیز میں ایک اور شے شامل ہو گئی ہے، یعنی غذا۔ مثلاً۔ پھر اصل شے اور غذار کے جو شے پر مقدار کیہر وار ہے، کیونکہ نمو کے لئے الگ سے کسی شے کا شامل ہونا بدیہی ہے۔ ظاہر ہے کہ اس مجموع کو بعینہ وہی نہیں کہا جاسکتا جس کے لئے مقدار صیغہ بھی، خواہ وہ شے انضام کے بعد متصل واحد رہے، یا نہ رہے،

اسی طرح ذبول میں مقدار صیغہ جس پر وار ہوتی ہے، وہ بعینہ وہ نہیں ہے جس کے لئے مقدار کیہر بھی، بلکہ ذبول میں چونکہ اجزا کم ہو جاتے ہیں اس لئے درحقیقت وہ بقیہ اجزاء پر وار ہے۔ اور ظاہر ہے بقیہ اجزاء بعینہ وہی نہیں ہیں جن پر نمو وار دھکتا۔ غرض نمو ذبول کی حالت میں مقدار کیہر اور مقدار صیغہ کے محل الگ الگ ہیں لہذا یہ حرکت کیہی نہیں ہے، اور یہی حال سمن اور ہزال کا بھی ہے۔

**سوال** آپ نے اعتراض کی تقریر میں کہا ہے کہ اس مجموع کو بعینہ وہی نہیں کہا جاسکتا، جس کے لئے مقدار صیغہ بھی، خواہ وہ شے انضام کے بعد متصل واحد رہے یا نہ رہے اس عبارت کا کیا مقصد ہے؟

**جواب** اصل میں اعتراض مذکور کا جواب کسی نے یہ دیا ہے کہ بلاشبہ نوکی صورت میں اجزاء اصلیہ کا اضافہ بعینہ اسی چیز پر ہوا ہے، جو پہلے بھی، کیونکہ یہ اجزاء زائدہ سابق اجزاء میں اس طرح بیوست ہو گئے ہیں کہ امتیاز نہیں ہو سکتا، بلکہ اس میں ہر طرف سے داخل ہو گئے ہیں۔ اور ذبول میں اجزاء اصلیہ بعینہ اسی سے گئے ہیں، جس کے لئے مقدار کیہر بھی

اس اعتراض و جواب پر سید شریف نے محاکمہ کیا ہے کہ اگر شے سازد داخل ہونے کے بعد اجزاء اصلیہ سے ساتھ متصل واحد بن جائے، تب تو بھیب کی بات درست ہے، اور اگر مداخلت کے بعد متصل واحد نہ بنے بلکہ تمیز رہے تو تعریض کا قول قابل تسلیم ہے۔ سید شریف کے اسی محاکمہ کو شارع نے یہ کہکردی کیا ہے کہ مقدار کیہر و مقدار صیغہ کا حل نمو ذبول میں محدود نہیں، ہو سکتا خواہ مداخلت کے بعد متصل واحد ہو یا نہ ہو، جیسا کہ اعتراض کی تقریر سے ظاہر ہے۔

**سوال** پھر نمودار ذبول کی کیا مثال ہوگی؟

نحوی مثال تخلخل ہے، اور ذبول کی مثال تکاٹ ہے تخلخل کا مطلب یہ ہے کہ کسی جسم کی مقدار اس کے اجزاء میں کسی طرح اضافے کے بغیر بڑھ جائے اور تکاٹ کا مطلب یہ ہے کہ جسم کی مقدار اس کے اجزاء میں کسی کے بغیر کمٹ جائے اس کے علاوہ اور بھی تخلخل اور تکاٹ کی صورتیں ہیں، لیکن وہ نمودار ذبول کی مثال نہیں ہیں۔

شلائش تخلخل کسی جسم کے انتفاش رپھونے کو بھی کہتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کے اجزاء ایک دوسرے سے دور ہو جائیں اور درمیان میں اجنبی چیز داخل ہو جائے، جیسے پھولی ہولی روئی کر اس کے اجزاء کے درمیان ہوا داخل ہو گئی ہے۔

اور تکاٹ کسی جسم کے انداخ رسمتے رہ کہتے ہیں جیسے دھنی ہوتی روئی کو دبادیا جائے تو ایک اجنبی چیز یعنی ہلہ درمیان سے نکل جاتی ہے، اور روئی سمٹ جاتی ہے۔ اس کے علاوہ قوام کے گاڑھے اور پتھے ہونے کو بھی تکاٹ اور تخلخل کہتے ہیں۔

**سوال** تکاٹ اور تخلخل بالمعنى الاول جسے نمودار ذبول کہہ سکیں اس کی مثال کیا ہے؟

اس کی مثال شارح نے یہ دی ہے کہ ایک تنگٹنی کی شیشی لے لواد را سکا منہ کھوں کر پانی میں الٹ کر داخل کرو تو پانی اندر نہیں گئے گا، لیونک اندر ہوا بھری ہوئی ہے پھر اس کو منہ لگا کر زور سے اندر کی ہوا کھینچ کر فوڑا پانی میں الٹ دلو تو کسی قدر پانی اندر داخل ہو گا، تو یہ پانی کا داخل ہونا کیا اس نے ہے کہ اس شیشی میں خلا ہو گیا تھا؟ نہیں، لیونک خلا محل ہے، دراصل ہوا کھینچنے کی وجہ سے کچھ ہوا نکل گئی۔ اور جتنی ہوا باتی رہ گئی تھی اسی نے پھیل کر پوری شیشی کو بھر دیا۔ اس طرح بقیہ ہوا میں تخلخل پیدا ہو گیا اور اس کا جنم بڑا ہو گیا، پھر جب پانی میں ائمہ کے بعد ٹھنڈک نے اشکر کیا تو وہی پھیلی ہوا سمٹ گئی، اور اس کا جنم چھوٹا ہو کر اتنا ہی رہ گیا جتنا پہلے تھا، اور باتی جگہ میں پانی داخل ہو گیا۔ کیوں کہ خلار محل ہے۔

**اعتراض** اس پر شارح نے اعتراض کیا ہے کہ ہوا کا تکاٹ پانی کی ٹھنڈک کی وجہ سے

ہیں معلوم ہوتا کیونکہ تمہرہ شاہد ہے کہ اگر مذکورہ شیشی کو گرم پانی پر لاث ریا جائے تو وہ بھی اس میں داخل ہو جاتا ہے۔

**تنبیہ** شارح نے اتنی طویل مثال دی ہے، حالانکہ اس کے لئے برف اور پانی کی مثال بہت واضح ہے، پانی جب جم کر برف بنتا ہے، تو یہ کافی ہے، اور برف جب پانی میں تبدیل ہوتی ہے، تو یہ تغامل ہے۔

**اعتراض** مصنف نے حرکت فی الوضع، حرکت استداری کو قرار دیا ہے، اس پر شارح نے یہ سمجھ کر کہ مصنف نے اس کو اسی حرکت مخصوصہ میں مختصر قرار دیا ہے،

اعتراض کیا ہے کہ حرکت وضعی کو حرکت استداری میں مختصر قرار دینا غلط ہے، کیونکہ ماقبل کی تشریحات سے واضح ہو چکا ہے کہ حرکت فی الوضع، ایک وضع سے دوسری وضع میں انتقال تدریجی کا نام ہے۔ ظاہر ہے کہ انتقال صرف استدارہ میں مختصر نہیں ہے۔ بلکہ مختصر احوال شخص، جب بیٹھتا ہے، تو یہ بھی ایک وضع سے دوسری وضع کی طرف انتقال ہے، حالانکہ یہ حرکت استداری نہیں ہے۔ اگر کوئی کہے کہ قائم، جب بیٹھتا ہے، تو یہ تو حرکت اینی ہے۔ حرکت وضعیہ کہاں ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ حرکت اینیہ اور حرکت وضعیہ میں کوئی منافات نہیں ہے، دونوں جمع ہو سکتی ہیں۔ مصنف نے مقولات کے لحاظ سے حرکت کی صرف چار قسمیں قرار دی ہیں،

کیا پانی مقولات میں حرکت نہیں واقع ہوتی؟

شارح کہتے ہیں: مقولہ جو ہر میں تو نہیں البتہ باقی مقولات عرض میں حرکت ہوتی ہے، اچنا پوچھ اس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں

۱: مقولہ اضافات میں حرکت کی صورت یہ ہے کہ مثلاً ایک پانی، دوسرے پانی سے گرم ہے، پھر اس کو حرکت فی الکیف لاتھ ہوتی، یعنی تدریجیاً ہو نہیں کہا جائے، یہاں تک کہ وہ اب اس دوسرے پانی کے مقابلے میں زیادہ ٹھنڈا ہو گیا، تو اصالۃ تو یہ حرکت فی الکیف ہے۔ لیکن نہمنا اور تبعاً حرکت فی الاضافات بھی ہے، کیونکہ وہ اشدیت سے منتقل ہو کر اضافیت کے دائے میں آگیا۔ اور یہ دونوں اضافات ہی کی نو عیں ہیں۔

اسی طرح ایک جسم اور ہے، اور دوسرا نیچے، پھر اور پر والا حرکت کر کے نیچے آگیا یہاں تک کہ

دوسرے سے بھی نیچے ہو گیا، یا ایک جسم چھوٹا تھا اور دوسرا بڑا۔ پھر چھوٹا طالا جنم حرکت فی المک کے واسطے سے دوسرے سے بڑا ہو گیا، یا وہ زیادہ بہتر وضع پر تھا پھر اس سے حرکت کرنے کے بدتر وضع پر آگئی، تو دیکھو کہ جسم ان تمام صورتوں میں ایک اضافت سے دوسری اضافت کی جانب تدریجیا منتقل ہوا۔ تو یہ حرکت فی الاضافت ہے۔

حرکت فی المک کی صورت یہ ہے کہ مثلاً عمار نے اپنی جگہ سے نیچے یا اوپر کی جانب حرکت کی تو اس میں ذرا بھی شک نہیں کہ اس نے سرکا جواہر کیا تھا، اب اس کی ہیئت میں تغیر پیدا ہو گیا، تو اصلًا تو حرکت فی الائین تھی، مگر اس کے واسطے سے حرکت فی المک بھی ہو گئی۔ اور فعل و افعال میں حرکت کی صورت یہ ہے کہ جنم تھوڑی حرارت سے زیادہ حرارت کی طرف حرکت کرتا ہے، تو یہ حرکت فی الانفعال ہے، اسی طرح آگ کی حرارت جوں جوں تیز ہوتی ہے تو اس کی تاثیر بڑھتی جاتی ہے۔ یہ حرکت فی الفعل ہے۔

ان چار وضعوں کی حرکت ہم نے سمجھا دی ہے یہیں ایک وضع باقی رہ گئی، وہ متی ہے متی وہ ہیئت ہے جو کسی شے کو کسی زمان میں ہونے کی وجہ سے ماضی ہوتی ہے۔

اس میں حرکت کے وجود کو شیخ ابو علی سینا تسلیم نہیں کرتے، وہ کہتے ہیں مقولہ متی میں جانتا پایا جاتا ہے وہ تدریجی نہیں ہوتا، بلکہ دفعۃ واحدہ ہوتا ہے، مثلاً ایک سال سے دوسرے سال اجرا جاتا ہے وہ تدریجی نہیں ہوتا، بلکہ دفعۃ واحدہ ہوتا ہے، اس لئے کہ زمانے کے تمام میں، یا ایک ماہ سے دوسرے ماہ میں منتقل ہونا ایک دفعہ ہوتا ہے، اس لئے کہ زمانے کے تمام اجزاء اب ہم متصل اور قیوست ہیں، اور دو زمانوں کے درمیان جوچیز فصل مشترک ہے وہ "آن" کہلاتی ہے، آن زمانے کا وہ حصہ ہے جو ناقابل تجزی ہے۔ اور اس کا تعلق اپنے ماقبل اور مابعد دو زمان سے یکساں ہو، یعنی وہ ماقبل کے لئے انتہا ہو، اور مابعد کے لئے ابتداء ہو، اب دو زمانے فرض کرو اور ان کے درمیان ایک آن تسلیم کرو، جو فصل مشترک ہے، اور پھر فرض کرو کہ کوئی جنم زمان اول سے متکر ہوا، توجب تک اس آن مشترک تک پہنچی کا، سابق متی باقی رہے گا، اور جب دوسرے زمان میں پہنچا تو مابعد کامتی شروع ہو گیا، تو اسی آن پر سابق متی کی انتہا ہوتی۔ اور اسی آن سے لاحق متی کی ابتداء ہوتی۔ پس یہ حرکت تدریجی نہیں ہے بلکہ دفعۃ واحدہ جانتا ہے۔

بوعلی سینا کی تحقیقیں پر شارح کو اشکال ہے، وہ فرماتے ہیں کہ مسافت کے اجزاء کے درمیان کبھی حدفاصل غیر منقسم اور ناقابل تجزی ہوتی ہے جسے نقطہ کہتے ہیں اس صورت میں ایک یہڑے دوسرے یہڑے کے برابر انتقال دفعی ہوگا، لیکن کبھی دو مرکا نوں کے درمیان حدفاصل، مسافت منقسمہ ہوتی ہے، ایسی حالت میں ایک مکان سے دوسرے مکان کی طرف انتقال تدریجی ہوگا، یہی حال زمان کا ہے، کبھی اجساز زمان کے درمیان حدفاصل آن ہوگا، جیسا کہ اور پر بیان ہوا، اور کبھی حدفاصل پورا زمان ہوتا ہے۔ جیسے فجر اور مغرب کے درمیان حدفاصل ایک طویل وقت ہے تو فجر سے مغرب میں انتقال ظاہر ہے کہ تدریجی ہوگا۔ وہ دفعی نہیں ہوگا اور یہی حرکت ہے۔

اس پر معلوم ہوا کہ حرکت نی الممی بھی واقع ہے۔

حرکت کے عروض کے اعتبار سے اس کی کتنی قسمیں ہیں۔

**سوال** اور اس کی تشریع کیا ہے؟

**جواب** عروض حرکت کے اعتبار سے اس کی دو قسمیں ہیں۔ حرکت ذاتی اور حرکت عرضی کیوں کہ حرکت یا تو براہ راست جسم متکہ کو عارض ہوگی اور وہی تحقیقتہ متکہ ہوگا، یا حرکت نی الممی تو کسی اور جسم کو عارض ہے۔ لیکن اس کے واسطے سے اس جسم متکہ کو بھی عارض ہوتی ہے۔ پہلی حرکت کا نام حرکت ذاتی ہے جیسے کوئی آدمی چل رہا ہو، تو حرکت براہ راست اس کو عارض ہے، اور دوسری حرکت کا نام حرکت عرضی ہے جیسے کشتی پر بیٹھا ہوا آدمی متکہ تو فور ہے مگر کشتی کی حرکت کے واسطے سے۔

**سوال** حرکت ذاتی کی کتنی قسمیں ہیں؟

**جواب** حرکت ذاتی کی تین قسمیں ہیں، طبیعیہ، قسریہ، ارادیہ، کیونکہ قوہ محکمہ یا تو فارغ سے مستفاد ہوگی، یا نہیں، اور اگر خارج سے مستفاد نہیں ہے، تو یا تو وہ باشور ہوگی، یا نہیں، پس اگر اس کے نئے شعور ہے تو حرکت ارادیہ ہے اور اگر اس کیلئے شعور نہیں ہے تو حرکت طبیعیہ ہے اور اگر خارج سے مستفاد ہے تو حرکت قسریہ ہے۔

شارح نے اس متن کی عبارت میں اپنی عبارت داخل کر کے بجائے شرح کرنے کے

**سوال** اعراف کا طور پر باندھ دیا ہے، اس کی توضیح و تشریع کیا ہے؟ ۔

**جواب** شارح کے اعتراض کا حاصل یہ ہے کہ مصنف نے حرکتِ ذاتیہ کی تین قسمیں بیان کر کے اس کی دلیلِ جوادی ہے، اس کا پہلا نظر یہ ہے کہ قوہِ محکمہ یا خارج سے مستفادہ ہو گی یا نہیں، اس پر سوال یہ ہے کہ قوہِ محکمہ سے کیا مراد ہے، اگر اس سے مبدأ میں مراد ہے تو معلوم ہونا چاہیے کہ حرکت اور مبدأ خارج سے نہیں ہوا کرتا۔ اس کا مبدأ طبیعت ہوتی ہے۔ البتہ اس کو خارج سے مدد اور سہارا مل سکتا ہے اس نے قوہِ محکمہ سے مبدأ میں مراد نہیں کی صورت میں خارج سے مستفادہ ہو گی تکہنا قطعاً غلط ہے۔

اگر اس سے مراد میں ہے تو مصنف کا یہ کہنا کہ اگر خارج سے مستفادہ ہو گی تو یا تو باشور ہو گی صحیح نہیں ہے، کیونکہ میں کی تعریف شیخ ابو علی سینا نے کتاب الحدود میں یہیکی ہے کہ دہائی کیفیت ہے جس کے ذریعہ سے جسمِ حرکت کے موافع کو دفع کرتا ہے، اور ظاہر ہے کہ یہ کیفیت قطعاً شور سے خالی ہے، لہذا اس پر باشور کا اطلاق غلط ہے۔

پھر شارح نے خود ہی اس اعتراض کا جواب دیا ہے کہ اگر ہمیں صورتِ مرادی جائے، کہ یعنی قوہِ محکمہ سے مراد مبدأ میں، تو اس صورت میں قوہِ محکمہ سے اس کی تحریک مرادی لیجائے، کہ اس کو خارج سے تحریک حاصل ہو، اور اگر دوسری صورتِ مرادی جائے یعنی میں تو جہاں اس کو باشور کہا ہے۔ دہاں — قوہِ محکمہ کا مبدأ مرادیے لیا جائے تو کوئی اعتراض باقی نہ رہے گا۔ اس طریقی کو اہل بلاغت کی اصطلاح میں لاسمیام کہتے ہیں، کہ ایک لفظ سے کوئی اور معنی مراد ہو، اور اس کی نہیں دوسرے معنی مراد ہو۔

یہاں غور سے ریکھو تو پہلی صورت میں قوہِ محکمہ سے مبدأ میں مراد یکراں کی تحریک مقصود ہے اور فاما ان یکون لہا شور سے خود مبدأ میں مقصود ہے، اور دوسری صورت میں قوہِ محکمہ سے میں مراد ہے لیکن فاما ان یکون سہا شور سے مبدأ میں مقصود ہے۔

**سوال** شارح نے تو توجیہ کر کے دونوں کے میانی پر قوہِ محکمہ کو مجموع کرنے کو صحیح قرار دے دیا ہے لیکن دونوں میں اولیٰ کون ہے؟

**جواب** قوہِ محکمہ مبدأ میں بینا اولیٰ ہے، کیونکہ فی الحقيقة مبدأ میں ہی جو کہ طبیعت ہے قوہِ محکمہ ہوتی ہے، اس کے مراد یعنی میں صرف حرفِ حذفِ مضان کا ارتکاب ہو گا،

یعنی محرک کہا گہنا پڑ رہا ہے اس کے برعکس خلاف اگر میں مراد لیا جائے تو اولاد تو یہی خلاف ظاہر ہے کہ قوہ محکر سے میں مرا دلیا جائے کیونکہ اجسام میں طبیعت محک ہوئی تھے اور میں تو اکہ تحریک ہے اور دوسرے خلاف مضاف لازم آ رہا ہے کیونکہ ایک جگہ میں سے مبدأ میں مراد لینا پڑا ہے تو اس صورت میں دو باتیں خلاف ظاہر ہیں اور ہمیں صورت میں صرف ایک اسلئے وہی اولی ہے۔

**سوال** آپ نے کہا کہ اگر قوہ محکر باشور ہے تو وہ حرکت ارادیہ ہے تو کیا صرف شور کا ہونا حرکت ارادیہ کے لئے کافی ہے؟

**جواب** نہیں، شور کے ساتھ ارادہ ہونا بھی شرط ہے اگر ارادہ نہ ہو تو وہ حرکت ارادیہ نہ ہوگی جیسے کسی آدمی کو اور پرے نیچے دھکیل دیا جائے تو اسے گرنے کا شور تو یقینا ہے مگر اس کے باوجود یہ حرکت ارادیہ نہیں ہے مصنف کی عبارت میں خامی ہے۔

**جواب اجواب** شارح کہتے ہیں کہ جن صاحب نے مصنف کی عبارت پر اعتراض کیا ہے انہوں نے بات نہیں سمجھی جب کسی آدمی کو اور پرے دھکیل گیا تو قوہ محکر کے مبدأ میں طبیعت ہے اور ظاہر ہے کہ وہ بے شور ہے البتہ صاحب حرکت باشور ہے لیکن حرکت ارادیہ کی بنیاد متوکل کے باشور ہونے پر نہیں ہے قوہ محکر کے باشور ہونے پر ہے لہذا حرکت ارادیہ کے لئے قوہ محکر کا باشور ہونا کافی ہے۔

**تنبیہ** ہو تو وہ حرکت قریہ کے متعلق یہ جو فرمایا ہے کہ اگر قوہ محکر خارج سے مستفادہ نہیں کیا تو اس میں اشارہ ہے کہ حرکت قریہ کی نا عمل دراصل شے مقصود کی طبیعت ہی ہے کیونکہ اور پرے مصنف یہ فرماتے چلے آ رہے ہیں کہ اگر قوہ محکر کے لئے شور نہیں ہے تو حرکت طبیہ ہے اور اگر وہ خارج سے مستفادہ ہے تو حرکت قریہ ہے تو ظاہر ہے کہ وہ قوہ محکر جو بے شور ہے اور جس کے نتیجے میں حرکت طبیہ ہوئی تھے اور وہ قوہ محکر کے جو خارج سے مستفادہ ہے یعنی خارج سے امداد حاصل کرتی ہے سب ایک ہی شے ہے یعنی متوکل کی طبیعت اس حرکت قریہ کی نا عمل و مقتضی شے مقصود کی طبیعت ہی ہوگی اگر ایسا نہ مانا جائے تو لازم آئے گا کہ قاصر کے مدد و مدد ہونے سے حرکت قریہ بھی مدد و مدد ہو جائے مثلاً پتھر پھینکنے والا اگر معاشر جائے تو کیا پتھر کی حرکت ختم ہو جائے گی ظاہر ہے کہ نہیں تو

اس سے معلوم ہوا کہ قوہ تحرک قاسر نہیں ہے بلکہ قاسر کی امداد حاصل کر کے اس حرکت کو پھر کی طبیعت ہی تھی ہوتی ہے۔

### فصل زمان (متن)

اس فصل میں تین باتیں ہیں۔

۱:- فرض کرو، ایک حرکت کسی مسافت میں ایک معین سرعت کے ساتھ شروع ہوئی، اور اسی کے ساتھ دوسری حرکت بھی وہیں سے قدرے کم رفتار سے شروع ہوئی، پھر دونوں حرکتیں ایک ہی ساتھ پھر گئیں تو تم دیکھو گے کہ تیز رفتار حرکت نے زیادہ مسافت میں کی ہے اور سری رفتار حرکت نے کم مسافت قطع کی ہے اس حرکت کے شروع ہونے اور بند ہونے کے درمیان ایک امکان یعنی وقفہ پایا جاتا ہے، کہ اس وقفہ میں ایک حرکت نے زیادہ مسافت میں کی اور دوسری نے کم مسافت، اور اگر دونوں اپنی معین رفتار سے بینہ ایک ہی مسافت پوری کر کے رکیں، تو ایک کا وقفہ کم ہو گا، اور دوسرے کا وقفہ زیادہ ہو گا، اس سے معلوم ہوا کہ وہ امکان وقفہ کم و بیش کو قبول کرتا ہے، اب سوال یہ ہے کہ وہ وقفہ (امکان) کیا ہے کیا وہ جسم متحرک ہے؟ نہیں، کیا وہ مسافت ہے نہیں، بلکہ ان دونوں سے علیحدہ ایک چیز ہے، جو یہ وقت اکٹھا موجود نہیں ہے بلکہ تدریجیاً اس کا وجود ہوتا رہتا ہے اس کے اجسٹ ایجیک بعد دیگرے وجود میں آتے رہتے، میں، اسی وقفہ کا نام زمان ہے،

۲:- دوسری بات یہ ہے کہ زمان مقدار حرکت ہے، کیونکہ وہ کم ہے اور اس کے کم ہونے کی دلیل یہ ہے کہ وہ کم و بیش کو بالذات قبول کرتا ہے، اور مقدار حرکت ہونے کی دلیل یہ ہے کہ زمان یا تو ہیئت، قارہ دلیسی ہیئت جو یہی وقت اپنا پورا وجود رکھتی ہو، اسی مقدار ہو گا، یا ہیئت فیر قارہ کی، ہیئت قارہ کی مقدار تو بن نہیں سکتا، کیونکہ زمان خود یہی قارہ ہے، اور جو چیز غیر قارہ ہو، وہ ہیئت قارہ کی مقدار نہیں بن سکتی، پس لامحال وہ ہیئت غیر قارہ کی مقدار ہو گا، اور ہیئت غیر قارہ ہی کا نام حرکت ہے، لہذا ثابت ہو گیا کہ زمان حرکت کی مقدار ہے۔

۳:- تیسرا بات یہ ہے کہ زمان کے لئے بدایت و نہایت نہیں ہے، یعنی وہ ازلی اور ابدی ہے اس لئے کہ اگر اس کے لئے بدایت مالی جائے، تو ماننا پڑے گا کہ اپنے وجود سے

پہلے وہ معدوم تھا، اور یہ عدم کی قبیلیت الیسی ہے کہ اس کے ساتھ بعدیت کا وجود نہیں ہے، اور ہر دہ قبیلیت جو بعدیت کے ساتھ نہ ہو وہ قبیلیت زمانی ہے، تو زمانے کے وجود سے پہلے زمانہ کا وجود ہو گیا، اور یہ محال ہے (قبیلیت ذاتی میں قبیلیت اور بعدیت دونوں ساتھ ہوتی ہیں) ایسے ہی اگر اس کے لئے نہایت ہو تو اس کا مطلب یہ ہے کہ زمانے کے وجود کی ایک انتہا ہے، اور اس کے بعد زمانہ معدوم ہے، اور ظاہر ہے کہ یہ بعدیت الیسی ہے جس کے ساتھ قبیلیت کا وجود نہیں ہے، اور ہر الیسی بعدیت، جس کے ساتھ قبیلیت نہ ہو وہ بعدیت زمانی ہے تو زمانے کے بعد زمانے کا وجود لازم آئیگا جو کہ محال ہے، پس ثابت ہو گیا کہ زمانہ ازلي وابدی ہے،

**سوال** | زمانہ کی جو تشریح کی گئی ہے، یقین علیہ ہے، یا اس میں اختلاف بھی ہے؟

زمانہ کی تشریح میں اختلاف ہے اس سلسلے میں پانچ اقوال ہیں۔

**جواب** | (۱) متكلمین کے نزدیک زمانہ کوئی امر موجود نہیں ہے۔

(۲) بعض فلاسفہ قدیم کا یہ خیال ہے کہ وہ واجب الوجود ہے۔

(۳) بعض نے کہا ہے کہ وہ نلک اعظم ہے۔

(۴) بعض کا گمان یہ ہے کہ وہ حرکت ہی کا دوسرا نام ہے۔

(۵) اسطو کا خیال یہ ہے کہ وہ موجود ہے اور نلک اعظم کی حرکت کی مقدار ہے۔

مصنف نے اسطو ہی کے مذہب کی ترجیحی کی ہے۔

**اعتراض** | زمانے کے وجود کے سلسلے میں مصنف نے جو دلیل دی ہے اس پر امام رازی نے اعتراض کیا ہے کہ اس دلیل کے تسلیم کرنے سے دو طریقوں سے دو لازم آئیگا اول یہ کہ اس دلیل میں کہا گیا ہے کہ دونوں حرکتیں ساتھ شروع ہوں، اور ساتھ ہی ختم ہوں۔ اس معیت کے باسے میں آپ کا کیا خیال ہے، کیا یہ معیت زمانی نہیں ہے، ظاہر ہے کہ بدانہ یہ معیت زمانی ہے، اور معیت زمانی کا اثبات کھلی بات ہے کہ زمان کے اثبات پر موقوف ہے اور آپ نے اس موقوف کو زمان کے اثبات کے لئے موقوف علیہ بنادیا ہے، پس یہ دور ہے۔

دوسرا سے اس طرح کہ یہ دلیل دو الیسی حرکتوں پر مبنی ہے جو باہم ایک دوسرے سے تیز اور سست ہیں، اور اس تیزی اور سستی کا اثبات بھی زمانہ پر ہی موقوف ہے اس لحاظ سے بھی دور

لازم آیا، کیونکہ زمانہ کا اثبات حرکتِ سریدہ اور حرکتِ بطيئہ پر موقوف ہے اور سرعت و بطور کا اثبات زمانہ پر موقوف ہے، اور یہ ظاہر ہے کہ دور ہے۔

**جواب** اور اس کا علم سب کو حاصل ہے دیکھو دنیا کے تمام لوگ اسے خوب جانتے ہیں اور جان کریں اسے گھنٹوں دنوں ہمینوں، اور سال میں تقیم کرتے ہیں۔ یہاں مقصود اسکے وجود کو ثابت کرنا نہیں ہے کہ دور لازم آئے۔ بلکہ اس جگہ اس کی ایک مخصوص حقیقت کا بیان کرنا ہے یعنی اس کا کم ہونا، اور مقدار حرکت ہونا۔ اور اس میں کوئی شبہ نہیں کہ زمانے کے وجود کا معلوم ہونا معیت زمانی اور سرعت و بطور کے ثبوت کے لئے کافی ہے، اسلئے دور نہیں ہے۔

دوسرا جواب خود شارح نے دیا ہے کہ معیت اور سرعت و بطور کا ثبوت اگرچہ حقیقت کے لحاظ سے زمانہ کے ثبوت پر موقوف ہے میکن ان کا جاتا زمانے کے جانے پر موقوف نہیں ہے اس لحاظ سے اگر دیکھا جائے تو دور نہیں ہے، کیونکہ شے کا ثبوت اور ہے، اور اس کا علم اور ہے۔ **سوال** آپ نے فرمایا کہ زمانہ بیک وقت موجود نہیں ہوتا، بلکہ تدریجیاً اس کا وجود ہوتا رہتا ہے اسکے اجزاء یک بعد دیگرے وجود میں آتے رہتے ہیں "اس دعویٰ کی کیا دلیل ہے؟"

**جواب** سے لازم آئے گا کہ اس حرکت کے اجزاء ابھی مجتمع ہو جائیں جو اس میں واقع ہے، جب کہ پہلے بتایا جا چکا ہے کہ حرکت غیر قار ہوتی ہے پس جب حرکت غیر قار ہے، تو زمانہ بھی غیر قار ہے۔

**اعتراض** شارح کو اس دلیل پر اعتراض ہے کہ ابھی یہ بات کہاں ثابت کی گئی ہے کہ زمانہ مقدار حرکت کا نام ہے۔ ابھی تو اس کا ذکر بعد میں آئے گا۔ پھر اس فیثاثت شدہ پیزکو وقت سے پہلے لانے کا کیا معنی؟

دوسری بات یہ ہے کہ حرکت جیسا کہ اجزا زمان میں واقع ہوتی ہے، اسی طرح مسافت میں بھی واقع ہوتی ہے، اور مسافت کے اجزاء تو بیک وقت مجتمع ہوتے ہیں، تو کیا ان کے اجتماع

سے حرکت کے اجزاء بیک وقت معمق ہو جاتے ہیں، ظاہر ہے کہ ایسا نہیں ہے، تو زمانے کے اجزاء بھی اگر بیک وقت معمق مان لئے جائیں تو کیا اسی تیار پر نہیں کہا جا سکتا کہ اس سے حرکت کے اجزاء کا اجتماع لازم نہیں آئے گا۔

دوسرا دلیل بعض لوگوں نے اجزاء زمانے کے غیر معمق وجود ہونے کی دلیل یہ دی ہے کہ اگر اس کے اجزاء معمق مان لئے جائیں تو جو کچھ طوفان نوجہ کے دن واقع ہوا ہے اسے آج ہی واقع ماننا ہو گا۔ کیونکہ جب پوزمانہ بیک وقت موجود ہے، تو جو اس وقت تھا وہ اس وقت بھی ہے اور ظاہر ہے کہ یہ محال ہے۔

اعتراض اس دلیل پر شارح نے اعتراض کیا ہے کہ کسی شے کے اجزاء کے اجتماع سے یہ سب لازم آتا ہے کہ اس کے ایک جزو میں جو چیز پائی جائے گی، وہ اس کے دوسرے اجزاء میں بھی حاصل ہو گی۔

زمانہ کے موجود خارجی ہونے پر امام رازی کا اعتراض امام رازی نے اپنی کتاب مباحثہ مشرقیہ میں تحریر فرمایا ہے کہ جس طرح حرکت کے دو منی ہیں، حرکت بعین توسط اور حرکت بعین قطع و تفصیل پہلے گذر چکی ہے، اسی طرح زمانہ کے بھی دو منی ہیں۔

ایک منی یہ ہے کہ وہ ایک امر موجود فی الخارج ہے، لیکن غیر منقسم ہے، جیسا کہ حرکت توسط ہوتی ہے اس کا نام "آن سیال" ہے۔

ادرو دوسرا منی یہ ہے کہ وہ امر منقسم ہے لیکن موجود ہم ہے اس کا خارج میں کوئی وجود نہیں ہے جیسا کہ حرکت توسط خیال میں ایک حرکت قطعیہ پیدا کرتی ہے، اور شدید جوار ایک دائرہ بناتا ہوا محسوس ہوتا ہے، اسی طرح یہ آن سیال، جو حرکت توسط کے مثل ہے، اور غیر منقسم ہے، اپنے سیلان کوچہ سے ایک امتداد ہی خیال میں پیدا کرتا ہے، جو حرکت قطعیہ کے مثال ہوتا ہے، اپس یہ زمانہ موجود فی الخارج نہیں ہے۔

اعتراض کا حاصل یہ ہے کہ مصنف نے زمانہ کی جو تشریع کی ہے، وہ ان دونوں معنوں میں کسی پر مطلقاً نہیں ہے۔ کیونکہ اگر اس سے مراد آن سیال ہے، تو وہ قابل تقييم نہیں ہے،

اس کے بارے میں یہ کہنا کہ وہ بیش دکم کو قبول کرتا ہے، صحیح نہیں ہے۔ اور اگر دوسرا منی مراد لیا ہے تو اس کے اجزاء خارج میں موجود نہیں، میں اس زمان کا وجود مغض دہی ہے، لہذا اس کو موجودی الخارج کہنا غلط ہے۔

**سوال** مصنف نے دعویٰ کیا ہے کہ زمانہ مقدار حرکت ہے، کیونکہ وہ کم ہے، کم کے کہتے ہیں اس کی کتنی قسمیں ہیں اور یہاں کوئی قسم مراد ہے؟

شارح نے کم کی تعریف اور اس کی قسمیں نہیں بیان کی ہیں، لیکن ہم تسلی فہم کے **جواب** لئے اس کی قدرے تفصیل بیان کر دیتے ہیں،

کم وہ عرض ہے، جس کا بھائنا کسی دوسرے کے سمجھنے پر موقوف نہ ہو، اور بذاتِ خود قسم کو قبول کرتا ہو، کم کی دو قسمیں ہیں، کم منفصل اور کم متصل۔

کم منفصل وہ ہے جس کے اجزاء بالفعل ایک دوسرے سے ممتاز ہوں، جیسے عدد کہ وہ احادیث سے مرکب ہوتا ہے، اور احادیث اس میں الگ الگ موجود ہوتے ہیں۔

کم متصل وہ ہے جو قابلِ تقسیم تر ہو، لیکن اس کے اجزاء بالفعل ایک دوسرے سے ممتاز نہ ہوں جیسے پان کی ایک مقدار، یہاں کم سے مراد کم متصل ہے، جیسا کہ شرح سے ظاہر ہے کہ انہوں نے اس کو شرح میں غیر مرکب قرار دیا ہے،

**سوال** زمانہ کم متصل ہونے کی کیا دلیل ہے؟

**جواب** کم ہونے کی دلیل یہ ہے کہ وہ بذاتِ خود کم دبیش کو قبول کرتا ہے اور متصل ہونے کی دلیل یہ ہے کہ اسے آناتِ متایر (پے در پے آنات سیال) سے مرکب نہیں مانا جاسکتا کیونکہ زمانہ حرکت پر منطبق ہے، اور حرکت اس مسافت پر منطبق ہے، جس میں حرکت واقع ہے تو اگر زمانہ آناتِ متایر سے مرکب ہوگا، تو جس مسافت پر وہ منطبق ہے اسے اجزاء لا تجزی سے مرکب مانا پڑے گا، کیونکہ آنات بھی لا تجزی ہیں۔ اور اجزاء لا تجزی سے ترکیب کو معال بتایا جا پچاہے اس سے ثابت ہو گا کہ زمانہ کم منفصل نہیں بلکہ کم متصل ہے۔

**اعتراض** سید شریف نے اس مقام پر ایک اعتراض تحریر کیا ہے وہ یہ کہ زمانہ کا مقدار ہونا

اس کے کم ہونے پر موقوف ہے، اور اس کا کم ہونا اس بات پر موقوف ہے کہ وہ کم و بیش کو بالذات قبول کرے، اور یہ بات کہ زمانہ کم و بیش کو بالذات اور براہ راست قبول کرتا ہے ثابت ہنہیں ہے، ممکن ہے وہ ان دونوں کو بالعرض قبول کرتا ہو۔

سوال مصنف نے زمانہ کو مقدار حرکت ثابت کرتے ہوئے دلیل میں کہا ہے کہ وہ یا تو یہاں قارہ کی مقدار ہو گا یا ہمیت غیر قارہ کی، اس تردید میں کوئی جو ہر شامل نہیں ہوتا خواہ وہ قارہ ہو یا غیر قارہ، ایکونک ہیئت عرض ہے اس لحاظ سے یہ حکم نام نہیں ہے؟

**جواب** شارح نے اسی اعتراض کی بنیاد پر کہا ہے کہ ہمیت قارہ کے بجائے امر تاکہنا چاہیے امر قارہ وہ شیء ہے جس کے اجزاء بالفعل معملاً موجود ہوں۔ اب اس میں جو ہر بھی داخل ہو گا اور اعراض قارہ مثلاً سیاہی اور سفیدی وغیرہ بھی داخل ہوں گے۔ اس کے بخلاف ہمیت جو ہر کو شامل نہیں، البتہ اعراض کو شامل ہے، بلکہ عرض، اور ہمیت ایک چیز کے دو نام ہیں فرق صرف اعتباری ہے ہمیت قائم بالغیر اس اعتبار سے ہے کہ اس غیر میں وہ حاصل ہے اور عرض قائم بالغیر اس چیز سے ہے کہ وہ غیر کو عارض ہے۔

**اعتراض** مصنف نے زمانہ کو ازالی اور ابدی ثابت کرنے کے لئے دلیل دی ہے کہ اگر زمانے کے لئے کوئی بنا نہیں جائے تو اس کے وجود سے قبل اسکا عدم مانتا ہو گا۔ اور قبل ایسا ہے، جس کے ساتھ بعدیت نہیں ہے، اور جو قبیلت ایسی ہو جس کیسا تھا بعدیت نہ ہو، وہ قبیلت زمانی ہوتی ہے اس پر کسی صاحب نے اعتراض کیا ہے کہ یہ بالکل ضروری نہیں ہے کہ قبیلت مذکورہ بالا، قبیلت زمانی ہو، دیکھو زمانے کے بعض اجزاء بالعرض دوسرے اجزاء سے مقدم ہوتے ہیں۔ لیکن یہ تقدم اور قبیلت زمانی نہیں ہے، جبکہ ظاہر ہے کہ جو اجزاء مقدم ایں، ان کے ساتھ بعدیت کا وجود نہیں ہے، اور یہ تقدم زمانی اس لئے نہیں ہے کہ تقدم زمانی میں شے تقدم زمان سابق میں ہوتی ہے، اور شے متاخر زمان لاحق میں ہوتی ہے تو اگر زمان کے اجزاء کا تقدم بھی زمانی ہو، تو لازم آئے گا کہ مثلاً اسیں جو زمان کا ایک جز ہے زمان سابق میں ہو اور ایک جو دوسرے اجزاء نہیں زمان لاحق میں ہو، پھر ہم دونوں زمانوں کے بارے میں کلام کریں گے زمان سابق۔ دوسرے زمان سابق میں ہو گا، اور زمان لاحق دوسرے

لاحق میں ہوگا اور پھر ان دونوں زمانوں کے بارے میں کلام کریں گے اس طرح لازم آئے گا کہ ازمنہ غیر متناہیہ مانے جائیں، جو ایک دوسرے پر مبنی ہوں اور ظاہر ہے کہ یہ بدہتہ محال ہے، پس ثابت ہوا کہ یہ تقدم زمانی نہیں، اسی طرح یہ بھی ممکن ہے کہ زمانے کے عدم کا تقدم اس کے وجود بذریعاتی نہ ہو، بلکہ غیر زمانی ہو، لہذا یہ فیصلہ کہ یہ قبلیت لامحالہ زمانی ہی ہے، صحیح نہیں ہے۔

**جواب** اس اعتراض کا کسی نے جواب دیا ہے کہ تقدم زمانی کا مطلب اور تقادیر یہ نہیں ہے کہ مقدم اور متأخر الگ الگ زمانوں میں ہوں، بلکہ اس کا مطلب صرف اتنا ہے کہ سابق لاحق سے قبل ہو، اور یہ قبلیت ایسی ہو کہ اس کے ساتھ بعدیت جمع نہ ہو، یہ قبلیت بغیر زمانے کے ممکن نہیں ہے۔

اب دیکھنا چاہیے کہ وہ مقدم اور موخر کس قبیل سے ہیں، اگر وہ دونوں زمان کی قبیلے سے نہیں ہے تو انہیں تقدم یا غیر زمان کی ضرورت ہوگی، اور اگر ان میں سے ایک زمان ہے اور دوسرا زمان نہیں ہے، جیسے کہا جائے کہ بارش آج سے پہلے ہوتی، تو جو زمان نہیں ہے اس کے نئے زمان کی ضرورت ہوگی، دوسرے کے نئے نہیں، اور اگر دوسرے زمان ہوں جیسے آج بکل سے پہلے ہے، تو ان میں سے کسی کو زمان کی ضرورت نہیں ہے، اور یہ قبلیت اور بعدیت زمانی نہیں ہوگی، کیونکہ قبلیت مذکورہ اولًا اور بالذات تواجد اس زمان ہی کو لاحق ہوتی ہے اور پھر اس کے واسطے سے دوسری چیزوں کو عارض ہوتی ہے اس سے روشنی میں دیکھو تو عدم اور وجود دونوں زمان نہیں ہیں۔ لہذا اسکے تقدم و تأخیر کے نئے زمان کی ضرورت ہوگی، اور وہ قبلیت و بعدیت زمانی ہی ہوگی۔ لاغیر رہی یہ بات کہ قبلیت و بعدیت اولًا اور بالذات اجزا ازمان کو عارض ہوتی ہے۔

اور دوسری چیزوں کو باعرض، اس کی مزید توضیح اس بات سے ہوتی ہے کہ مثلاً کسی نئے کہا کر زید کا وجود، عمر کے وجود سے مقدم ہے، تو سوال پیدا ہوگا، وہ مقدم کیونکر ہے؟ الگ اس کے جواب میں کہنے والا پھر کہے کہ اس نئے کر زید کا وجود فلاں واقع کے ساتھ ہے اور عرو کا وجود فلاں قصر کے ساتھ، اور فلاں واقع مقدم ہے اور فلاں موخر، تو پھر دوبارہ سوال

ہو گا کہ وہ واقعہ دوسرے سے کیوں مقدم ہے، اب اگر اس کے جواب میں یہ کہد کر وہ واقعہ کل ہوا تھا، اور یہ آج ہوا ہے۔ اور کل آج پر مقدم ہے، تو چونکہ آج اور کل دونوں زمان ہیں، اس نے اب کوئی سوال نہیں پیدا ہو گا۔ سوال یہیں منقطع ہو گیا کیونکہ جوابات بغیر واسطے کے تھی وہ بیان کر دی گئی۔

اعتراض اس توضیح پر کسی نے اعتراض کیا ہے کہ یہاں سوال کا منقطع ہونا، اس نے نہیں ہے کہ تقدم اور تاخیل اور ایک دن کو بالذات لاتھی ہیں۔ بلکہ اس نے کہ فقط اس میں ایک دن پر تقدم کا معنی ملحوظ ہے، اسی طرح غدًا میں ایک دن سے تاخیر کا معنی ملحوظ ہے، پس اگر کوئی یہ سوال کر دیتے ہیں کہ اس کو تم نے ایک دن پر تقدم کیوں کہا، تو یہ ایسا ہی ہو گا، جیسے کوئی یہ سوال کرے پہلا زمانہ پچھلے زمانے پر تقدم کیوں ہے، ظاہر ہے کہ یہ سوال بے عقلی کا ہے۔

اور جیسا کہ اگر ہم یہیں کہ فلاں واقعہ زمانہ مقدم میں ہوا ہے، اور فلاں زمانہ موتھ میں، اور اس پر یہ سوال ختم ہو جاتا ہے، لیکن سوال کا یہ انقطاع اس بات کی کوئی دلیل نہیں ہے کہ تقدم زمانہ پر براہ راست عارض ہے، دوسرے نفظوں میں اس سے یہ نہیں سمجھا جاتا کہ تقدم، زمانہ کے نئے عرض اولی ہے، اسی طرح جواب میں کل اور آج کہدینے سے سوال کا منقطع ہو جانا اس تقدم کے عرض اولی ہونے پر کچھ دلیل نہیں ہے۔

اور اگر ہم یہ تسلیم بھی کریں کہ مذکورہ بالا تقریر تقدم و تاخیر کے عرض اولی لازماً ہونے پر دلالت کرتی ہے، تو یہ عرض اولی اس معنی کے اعتبار سے ہو گا کہ اس کے لئے کوئی واسطہ فی الاشباع نہیں ہے، اس اعتبار سے اسے عرض اولی نہیں کہہ سکتے کہ اس کیلئے کوئی واسطہ فی التثبوت نہیں ہے، جبکہ یہی مطلوب ہے، پس معلوم ہوا کہ یہ توضیح معتبر نہیں ہے۔

واسطہ فی الاشباع اور واسطہ فی التثبوت کا چیستان سمجھہ میں نہیں آیا، اس سوال کی قدر سے تشریح کیجئے۔

جواب چاہیئے۔ (۱) واسطہ فی الاشباع (۲) واسطہ فی التثبوت (۳) واسطہ فی العرض

واسطہ فی الاشیات حد اوسط کو کہتے ہیں، جو کہ ذہن کے ملاحظہ یعنی علم کے اعتبار سے اکبر زنیجہ کے مجموع، کو اصغر زنیجہ کے مجموع کے لئے ثابت کرنے کا داسطہ بنائے اسی لئے اس کو واسطہ فی التصدیق بھی کہتے ہیں۔ جیسے العالم متغیر و کل متغیر حادث اس میں زنیجہ کا مجموع العالم ہے، یہی اصغر ہے، اور زنیجہ کا مجموع حادث ہے، یہ اکبر ہے، اس حادث کو العالم کے لئے جو ثابت کیا گیا ہے، اس کا داسطہ متغیر ہے جو صفری اور کبری میں مکرر ہے۔ یہی حد اوسط ہے اس سے اصغر کے لئے اکبر کے ثبوت کا علم ہوتا ہے۔

واسطہ فی الشیوں کا مطلب یہ ہے کہ کوئی چیز معروض کے لئے عارض کے ثبوت کے حق میں نفس الامر کے اعتبار سے واسطہ ہے، صرف علم کے لئے نہیں، یعنی وہ معروض نفس الامر میں اس عارض کا معروض ہے، اس کی دو صورتیں ہیں

اول یہ کہ واسطہ بھی اس عارض کا معروض حقیقی ہو، اور جزو واسطہ ہے وہ تو معروض ہے، ہی مثلاً کجھی کے لئے حرکت کا ثبوت ہاتھ کے واسطے سے ہے، لیکن اس میں ہاتھ جو واسطہ ہے اسے بھی حرکت حقیقتہ عارض ہوتی ہے۔

دوسرا یہ کہ معروض حقیقتہ زو واسطہ ہو، اور واسطہ بعض سفیر ہو وہ اس عارض کا معروض نہ ہو، جیسے کپڑے کے زنگین ہونے کے لئے زنگریز واسطہ ہے، لیکن خود زنگریز پر زنگین عارض نہیں ہوتی۔

واسطہ فی العروض کا مطلب یہ ہے کہ کوئی شے معروض کے لئے عارض کے عروض کا اس طرح واسطہ بنے کہ حقیقی معروض نتوہ واسطہ ہی ہو، اور زو واسطہ مجازاً معروض ہو، جیسے کشتی کی حرکت، اس میں بیٹھنے والے کی حرکت کے لئے واسطہ ہے۔ لیکن حقیقی تحرک کشتی ہے، جو کہ واسطہ ہے، بیٹھنے والا تو اپنی جگہ ساکن ہے۔ لیکن کشتی کی حرکت کے واسطے سے اسے بھی مجازاً متک ہتے ہیں۔

اسے تہیید کے بعد سمجھو کر جب یہ دعویٰ کیا گیا کہ تقدم زمانے کے لئے عارض اولیٰ تو اس کا معنی یہ ہے کہ زمانے کے واسطے تقدم کے ثبوت کے لئے کوئی چیز واسطہ نہیں ہے۔ بلکہ وہ بلا واسطہ اور براہ راست تقدم کے ساتھ موصوف ہے۔

اور اگر یہ تسلیم کریا جائے گفلاں شے زمانہ مقدم میں ہے، اور گفلاں زمانہ متأخر میں اس کہنے سے سوال اس نے منقطع ہو جاتا ہے کہ تقدم زمان کے لئے عرض اولی ہے تو اس انقطاع سوال سے یہ ثابت ہوا کہ تقدم کا عرض زمانے کیلئے بدیہی ہے، نظری نہیں ہے۔ واسطہ فی الا ثبات کا محتاج نہیں۔ کیونکہ سوال وہاں ہوتا ہے، جہاں علم نہ ہو، اور جب سوال فتح ہو گیا، تو معلوم ہوا کہ وہ بدیہی ہے، اب اس میں حد وسط کی ضرورت نہیں ہے۔ اس سے پتہ چلا کر سوال کا منقطع ہونا واسطہ فی الا ثبات کی نفی پر دلالت کرتا ہے۔ واسطہ فی التبوت کی نفی پر نہیں۔ جبکہ عرض اولی کہنے کا مطلب یہ ہے کہ اس کے لئے کوئی واسطہ فی التبوت نہ ہو،

اس سے واضح ہو گیا کہ سوال کے انقطاع کی دلالت تقدم کے عرض اولی لازماً ہونے پر نہیں ہے، لہذا جن صاحب نے تو صحنی تقریر کی بھی وہ کا عدم ہو گئی۔

تم الفن الاول من الطبيعيات

اعجَازَأَحَدَأَعْظَمِي

در شیخ الاسلام شیخ پور

۱۲ ربيع الاول ۱۴۱۷ھ

## کلماتِ اختیام

حالات کی انجوپ کاری ملاحظہ ہو۔ کہ ایک ایسا شخص جو زمانہ طالب علمی سے فلسفیوناں کو نفواد مہل سمجھتا رہا، بلکہ اس کے ایک بڑے حصے کو غلط کہتا رہا، بالخصوص حکمتِ الہیہ، اور حکمتِ طبیعیہ کے وہ مباحث جو حکمتِ الہیہ کے نئے بطور تمہید اور مقدمہ کے ہیں۔ انھیں سارے مبنی بر تھیں وطن اور اوراہم واصیہ یقین کرتا رہا، آج اسی کے قلم سے اسی فلسفہ کی ایک کتاب کے ایک حصے کی تفہیم و ترجمانی چھپ کر شائع ہو رہی ہے، اور مزید تمہیں کہ وہ بیس سال کے عرصہ سے کبھی کبھی ۔۔۔ وہ بھی بہت تکمیل ۔۔۔ نافر کر کے اسے پڑھا رہا ہے، اور اب تک پڑھائے جا رہا، ہر بحث پر اس کا دم گھستا ہے، دماغ بھنا تا ہے، لیکن پڑھاتا ہے، سب جانتے ہیں کہ زندگی کے اور دین اسلام کے مسائل سے اس کا کوئی ربط نہیں ہے۔ اس نے طالبہ میں اس کا کوئی ذوق نہیں ہے زادے وہ سمجھتے ہیں، زکتاب کی موشگانیوں سے کوئی دلچسپی رکھتے، لیکن اس کے باوجود اکثر مدارس میں داخلِ نصاب ہے، ایسا کیوں ہے؟ صرف اس نے کہ وہ دارالعلوم دیوبند کے نصاب میں داخل ہے، دہاں کے درجہِ ہفتم میں داخلہ کرنے اس کا امتحان دینا شرط ہے، بس یہی بات ہے، جس کی بنابری فلسفہ اور فلسفہ کی یہ کتاب اب تک جلی جا رہی ہے، دارالعلوم دیوبند کے نصاب میں بہت سی اصلاحات کے باوجود اب تک یہ کتاب کیوں لازم ہے، اس کا جواب تو ارباب دارالعلوم ہی دے سکتے ہیں۔ جو مدارس دارالعلوم کے تابع ہیں، اور ایک حد تک تعلیم دیکر اپنے طالبہ کو دارالعلوم دیوبند پہنچ کر تکمیل کرتے ہیں۔ انھیں تو اس کے اتباع میں یہ کتاب پڑھانی ہی ہے۔

چنانچہ میں بھی پڑھا رہا ہوں لیکن عموماً طالبہ اسے سمجھتے ہیں، اور اس کی تقریر فراہوش کر دیتے ہیں۔ اس نے ہر سال انھیں بول کر زبانی نوٹ مکھوا دیا کرتا تھا تاکہ اسے سامنے رکھ کر

وہ امتحان دے سکیں، اور ایک مرتبہ کے بعد دوبارہ مجھے اس کے لئے تکلیف نہ دیں اس کی کا پیاس طلبہ کے پاس تو ہوتی تھیں، میں اپنے پاس نہ رکھتا تھا۔ پھر خیال آیا کہ میں خود بخوبی لوں، توہر سال اس کے متعلق فضول دماغی کا دو شے سے نجات ہو جائے گی۔ چنانچہ لشکر ۱۳ جمیں اس کی ایک کاپی میں نے خود تیار کر لی، جس میں مکان کی بحث تک مع شرح، اور اس کے آگے صرف متن کو تحریر کیا، اس کے بعد وہی کاپی طلبہ میں گشٹ کرتی رہی، دیوبندیں بہوپنی معلوم ہوا کہ بہت سے طلبہ نے اس سے استفادہ کیا شوال اللہ ابھر میں کسی مصروفت سے دیوبند جانا ہوا بعض ذہمیں طلبہ نے آگر دخواست کی کہ اس پر نظر ثانی کر کے اس کو قابل طباعت بناریجئے، ہم لوگ اسے چھپوائیں گے، میں نے کہدیا کہ میرے پاس ذاتی فرستہ ہے کہ میں اس میں سرکپڑاں اور اس کے بقیرہ حصہ کی تکمیل کروں۔ اور نہ میں خود کو اس فلسفہ کی جانب منسوب کرنا چاہتا۔ پھر ہر سال کسی درجے میں اس کی پیشکش ہوتی رہی مگر میں نے کبھی اسے قابل اعتنا نہ سمجھا۔

لیکن عزیز مولوی ترالدین سلیمان معرفتی نے کہیں سے اسے جان لیا۔ انہوں نے بھی مجھے فرمائش کی، اور میرے سامنے بھی کچھ خاص احوال ایسے آئے کہ بجڑا کراہ مجھے اس کے لئے تیار ہونا پڑا۔ اور مختلف و تغفوں میں طبیعت پر دباؤ ڈال ڈال کر کسی طرح اسے مکمل کر دیا۔

جس چیز سے میں انکار کرتا تھا۔ اب وہی چیز میری طرف منسوب ہو کر شائع ہو رہی ہے، اول تو یونانی فلسفہ خود اغلاظ کا مجموعہ ہے، دوسرے میہنڈی ایک ابھی ہوتی کتاب ہے، جس کا خاص فن اعتراف پیدا کرنا ہے۔ بلکہ شاید یہ فلسفہ کا خاصہ ہی ہے کہ اسے ہر مسئلہ میں ریب و تردید ہی پسند ہے ای یہ بزرگوار مسئلہ کی ایک بنیاد اٹھائیں گے۔ پھر خود ہی اشکال و اعتراف کی کہاں یہ کرے جڑے کھو دیں گے۔ اس پورے علم میں یقین و اذعان کی خلکی کہیں نصیب نہیں ہوتی، ایسے فن اور ایسی کتاب کی تجویزی و تشریع ایک صبر آزم کام ہے اور فضول بھی، مگر میں نے یہ صبر آزم اور فضول کام کر دلا ہے۔ شاید اس وقت تک طلبہ کو فائدہ دے، جب تک یہ دارالعلوم کے لفڑا میں چپکی ہوئی ہے۔

ہو سکتا ہے کہ کہیں کہیں میہنڈی کی صراحت سمجھنے میں مجھ سے غلطی ہوئی ہو اور اس کو جسے بعض حضرات مجید کو انس اعداد اعلم اجھلو اکا طعنہ دیں، مگر میں نے اینی کوشش کے بقدر اس

کو سمجھنے کی بھرپور کوشش کی ہے اور اس کے اغلاط پر بھی میری نظر ہے، یہیں اختصار کے خیال سے، اور اس نے کہ طلبہ کو جب نفس کتاب ہی کا سمجھنا دشوار ہو رہا ہے، تو اس کے اغلاط کی نشاندہی کر کے انھیں سمجھانا کس قدر دشوار ہو گا۔ اس بنا پر انھیں قلم انداز کر دیا۔

کبھی اس نسخہ اور فلسفہ کتابوں پر تبصرہ کرنے کا اتفاق ہوا تو انشاء اللہ ان بحاثت پر سیر حاصل بحث کی جائے گی۔ **وَاللَّهُ أَعْلَمُ**

ابن حازم احمد اعلمنی

